Газета православного Прихода храма святого великомученика и целителя Пантелеимона поселка

КУЗЕДЕЕВО

Издаётся по благословению Высокопреосвященнейшего Аристарха, митрополита Кемеровского и Прокопьевского

№ **41** Сентябрь 2012 г.

# **TPAROGAABIA**

И свет во тьме светит, и тьма его не объяла. (Свангелие от Иоанна гл. 1, стих5.)

## Рождество Пресвятой Богородицы

### В номере:

- Рождество Пресвятой Богородицы *с.2*
- Протоиерей Александр Шаргунов Проповедь *с.2*
- Воздвижение Креста Господня *с.3*
- Протопресвитер Александр Шмеман Проповедь с.3
- Схимонах Иларион: Только Господь знает сердце человека с.4-5
- Святитель Иннокентий с.5
- Опыт пророчества
  - C.
- Новости с.6
- Вера Церкви *с.7*
- История Православной Церкви *с.8*

#### Тропарь, глас 4

Рождество Твое, Богородице Дево, радость возвести всей вселенной: из Тебе во возсия Солнце Правды Христос Бог наш и, разрушив клятву, даде Благословение, н, упразднив смерть, дарова нам живот вечный.

#### Кондак, глас тойже

Иоаким и Анна поношения безчадства, и Адам и Сва от тли смертныя свободистася, Пречистая, во святем Рожде-стве Твоем. То празднуют и людне Твои, вины прегрешений избавльшеся, внегда звати Ти: неплоды раждает Богородицу и Питательницу жизни нашея.

## Рождество Пресвятой Девы Марии

Когда приблизилось вре- ставали просить у Бога. мя родиться Спасителю ми- чтобы Он послал им дира, в галилейском городе тя. Они дали Назарете жил потомок царя (обещание), - если у них Давида Иоаким с женой родится младенец, посвясвоей Анной. Оба они бы- тить его на служение Боли люди благочестивые и гу. были известны не своим царским происхождением, а смирением и милосердием. Вся их жизнь была проникнута любовью к Богу и к людям. Они дожили до глубокой старости, а детей не имели. Это очень огорчало их. Но, несмотря на презрении у других, так свою старость, они не пере-

В то время каждый еврей надеялся, через свое потомство быть участником в царстве Мессии, то есть Христа Спасителя. Поэтому каждый еврей, не имеющий детей, был в как это считалось великим наказанием Божиим



за грехи. Особенно тяже-Христос.

ру и любовь к Богу и друг к другу Господь послал Иоакиму и Анне великую радость. Под конец их жизни у них родилась дочь. По указанию Ангела Божия, ей было дано имя Мария, что по-еврейски значит "Госпожа, Надежда"

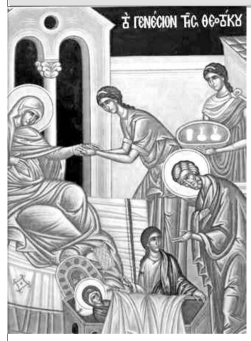
Рождение Марии принесло было Иоакиму, как ло радость не только Ее ропотомку царя Давида, дителям, но и всем людям, потому что в его роде потому что Она была преддолжен был родиться назначена Богом быть Матерью Сына Божия. Спаси-За терпение, великую ве- теля мира.

> Рождество Пресвятой Девы Марии празднуется Святой Православной Церковью, как один из великих праздников, 21 сентября.

протоиерей Серафим Слободской http://azbyka.ru/ dictionary/08/ zakon bozhiy 121-all.shtml  $oldsymbol{x}$ 

## Проповедь на праздник Рождества Приснодевы Марии

#### Протоиерей Александр Шаргунов



В Рождестве Божией Матери - рачества не может быть осуществлен.

спрашивает святой Димитрий Ростов- ния. ский. - Потому, что не было на земле этому дню.

сотворил первого человека. И в Ней ния в благодати. Бог изберет человеческое существо, Богом и друг с другом.

грешали, они были посредниками бла- человечности общением с Нею. годати Божией друг для друга. Здесь -

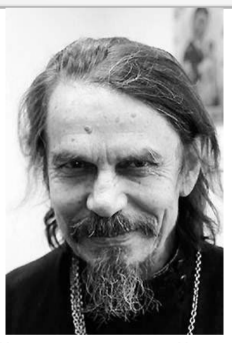
до Вифлеемской звезды, до Креста, до Божественного Сына будет восстанов- устами своими от небесного огня. Воскресения Христова, и собственного лено подлинное человеческое обще-

ние. Смысл материнского чревоноше-Мы празднуем день рождения того ния и рождения человека в том, что совершенного человеческого суще- Божественная благодать не может ства, которое Бог имел в виду, когда быть отделена от человеческого обще-

«И бысть, яко услыша Елисавет цеспособное носить Бога. Она так будет лование Мариино, взыграся младенец связана с Божественными тайнами, что во чреве ея, и исполнися Духа Свята все время будет разделять их, участ- Елисавет...» Мария со Своим Младенвовать в тайнах Троичного Бога, ибо цем передает то, что Елизавета прини-Она создана, родилась из этих тайн и мает со своим младенцем, и этот дар для этих тайн. Для того чтобы всем относится не только к Елизавете - ко было доступно истинное общение с всем людям. У Марии столько благодати, Она сообщает ее столь многим, что Так как Бог сотворил человека, от- невозможно никому, кроме Нее, Ее Бокрытого для Себя, Бог говорит с чело- жественного Сына, охватить всех, кто веком. Но Он не хочет говорить с ним приносит Ей молитву Елизаветы. «Се исключительно с высоты небес - Он бо, отныне ублажат Мя все роди...» И доверяет людям дар подлинной жизни все святые достигли святости, приобв их общении. Пока Адам и Ева не со- щились Христу, родились в подлинной

достная тайна человеческого рожде- тайна двуединой заповеди о любви к в таких отношениях с Богом, и в Боге - нами, с каждым человеком, происходит ния. Оно - плод человеческой любви и Богу и к человеку. Ева согрешила и с ближними нашими, что вся жизнь бы- там, где Ева, мать по плоти всех живулюбви Бога к человеку. С самого рож- вовлекла Адама в грех. Они разрушили ла бы одна великая благодать, и на щих, стала стеной между нами и Бодения Своего Пресвятая Дева облада- общение друг с другом, идущее от Бо- земле был бы рай. Один немолодой гом. Своим отказом от Бога Ева сделает благодатью, открывающей тайну га. Бог, видя, что свобода, которую Он уже человек рассказывал, как в юно- лась для Адама посредницей всех гресоработничества человека с Богом, о даровал в Своей любви людям, удали- сти, когда он только начинал ходить в хов. Общением греха люди сообщают которой говорит апостол Павел и без ла их от Него, хочет привлечь их к Се- храм, терзалась его душа недоумени- друг другу то, что от диавола, то, что которой Божий план спасения челове- бе еще большей любовью. Недоста- ем, почему таким великим почитанием диавол хочет сообщить им. В мире все точно Ему ходить среди них в раю - окружает Церковь Богородицу. И это более утверждается такое общение, «Почему Слово Божие медлило в надо пойти дальше и жить в самом че- было, как он сам сказал, потому, что он через которое заслоняется Бог и оттечение долгих веков воплотиться, ви- ловеке. Теперь смысл рождения чело- не знал благодати. Однажды в пас- крывается ад. дя страдания рода человеческого? - века откроется в благодати Воплоще- хальную ночь, после очень серьезно Что принесем мы в день рождения проведенного им Великого Поста, мо- нашей Матери там, где уже не стоит И об этом говорит Евангелие, кото- лился он перед иконой Божией Мате- вопрос, есть Бог или нет Бога, а стоит Той, Которая могла бы стать достой- рое мы слышим на утрени Богородич- ри, разрываемый сомнениями о дей- вопрос, есть человек или нет человеным вместилищем Бога Живаго». Весь ных праздников: «Во дни оны, восстав- ствительности победы над грехом и ка? Станем ли мы детьми Ее, подлинискупительный Промысел Божий, все ши Мариам, иде в горняя со тщанием смертью, - когда нет благодати, всегда ное общение которых друг с другом в надежды человечества устремлены к во град Иудов...» (Лк. 1, 39-56). Мария могут быть любые сомнения. И внезап- чистоте, смирении, любви дарует нам и Елизавета встречаются в истинном, но, когда запели «Ангел вопияше Бла- заступничеством Ее участие в сокро-Начинается Ее возрастание на зем- утраченном людьми общении. Елиза- годатней», в сердце его вспыхнул венной жизни Бога и открывает смысл ле - ребенка среди других детей, кото- вета захвачена благодатью, на кото- огонь, и все в храме заполнилось рай- рождения каждого из нас? Без заступрый улыбается, играет, который пости- рую она не может ответить ничем, кро- ским пасхальным светом. Он теперь ничества Богородицы мы никогда не гает и узнает. Но, в отличие от всех, ме молитвы и славословия Божией узнал, что такое этот свет, навсегда сможем достичь подлинного общения. это Дитя всегда останется открыто и Матери: «Благословенна Ты в женах, и понял, что все, что в Церкви поют - Да будет дано нам узнать, как жизненготово ко всему, что будет дано от Бо- благословен плод чрева Твоего! И от- правда, и что не напрасно Богородицу но важно молиться об этом даре Той, га. И оттого, что Она любит все, что куда мне сие, да прииде Мати Господа называют Матерью Света. В конце пас- Которая в Своей совершенной чистоте, добро, и знает, что Бог всегда дает моего ко мне!» Мария в море Боже- хальной службы он встретил у выхода совершенном смирении, совершенной только добро, оттого, что в этой любви ственной благодати понимает, что Она своего знакомого и сказал ему: любви, сообщает в полноте вступаю-Она, как говорит преподобный Силуан имеет общение с Сыном, и возносит «Христос воскресе!» Когда они христо- щему с Нею в общение человеку то, Афонский, ни разу в жизни даже мыс- хвалу Богу за то, что этому общению совались, благодать с новой силой что от Бога, то, что Бог хочет сообщить лью не согрешила, начинается Ее по- не будет конца, и что во всем челове- охватила его, как будто он, привет- нам. двиг возрастания. До Благовещения, честве, ублажающем Ее, по дару Ее ствуя друга святым целованием, пил

Общение благодати у Приснодевы



Если бы мы не грешили, мы бы жили Марии, духовной нашей Матери, с

http://www.moral.ru/ propoved/06\_Rozhd\_PB.html прекратились только при римском императоре Константине Великом.

Император Константин

сам убедился в силе и славе она, крестного знамения Христова. отыскать Крест Однажды, накануне решительной Христов, битвы, он и все его войско увиде- как враги Хрили на небе знамение креста, со- стовы скрыли ставившееся из света, с надпи- Крест, сью: "сим побеждай" (по-гречески: его в НИКА). В следующую затем ночь Наконец, императору явился Сам Иисус указали Христос с Крестом в руке и ска- одного престазал, что этим знамением он побе- релого еврея, дит врага; и повелел устроить по имени Иуду, воинское знамя с изображением который знал, святого Креста. Константин ис- где находится полнил повеление Божие и побе- Крест дил врага. Он принял христиан день. под свое покровительство и объ- долгих явил веру Христову господствую- спросов и угощею (главною). Он отменил казнь воров его зачерез распятие и издал законы в ставили сказать. Оказалось, что никакого чуда, когда же возложи- помилуй!" пользу Церкви Христовой. За святой Крест брошен в одну пе- ли третий крест, то она тотчас

стантин пожелал построить хра- но лежащую от них дощечку с день, через который Господь со- роне у Дуба Мамрийского. мы Божии на священных для хри- надписью: "Иисус Назорей, Царь вершил чудеса и показал живостиан местах в Палестине, (т.е. Иудейский". Нужно было узнать, творящую силу Своего Креста. на месте рождения, страданий и который из трех крестов есть ром был распят Спаситель. Ис- на твердо верили и надеялись, лись Кресту Христову и целовали Христова и до настоящего времевеликою радостью, его мать, св. сителя. равноапостольная царица Елена.

ных, то есть равных апостолам.

этою целью отправилась в Иеру- одной тяжело болящей женщине. Господень. Всем хотелось прило- завший место нахождения Кре-

Воздвижение Креста Господня



святых царей равноапостоль- копать пещеру.

Равноапостольный царь Кон- нашли в ней три креста и отдель- ким образом узнали крест Госпо-



Константин Великий с его мате- ский храм. Царица Елена прика- для погребения. Тогда стали возрью Еленою, получили название зала разрушить это здание и от- лагать кресты один за другим и Когда откопали пещеру, то третий крест, умерший ожил. Та-

великом событии, собрались в Христова. По совету епископа стали под- бесчисленном множестве к месту, В 326 году царица Елена с носить кресты один за другим к где был обретен (найден) Крест щего Креста Господня, Иуда, ука-

 $\bar{c}$ 

народа это сде- (10 ноября н. ст.). лать было невозчтобы всем было

Царица Елена часть Креста Царица Елена, патриарх Мака- Царю Константину, а другую

После обретения животворя-写 салим. Много труда положила От двух крестов не произошло житься к святому животворящему ста, стал христианином. Затем за

добродетельную жизнь был 🖺 рукоположен во епископа с 🗏 именем Кириака и возведен на кафедру Иерусалимского 🖺 патриархата. Пострадал за Христа при Юлиане Отступни-

Кресту. Но так как ке. Память св. священномученика ⊨ из-за множества Кириака празднуется 28 октября

В память обретения Креста 🗏 можно, то все ста- Христова и Его воздвижения Свя- 🖃 просить по тая Православная Церковь устакрайней мере по- новила праздник Воздвижения казать его. Тогда Честного и Животворящего 🗉 патриарх Макарий Креста Господня. Этот праздник встал на возвы- относится к числу великих праздшенном месте и, ников и празднуется 27 сентября.

За всенощным Богослужением видно, несколько (на утрени) бывает вынос Креста 🗏 воздвигал для поклонения. После великого его. славословия, священник, обла-Народ же, видя чившись во все священнические 🗏 Крест Спасителя, одежды и держа над головой свокрест Спасителя, одежды и держа над головои сво-кланялся и вос- ей Св. Крест, украшенный цветаклицал: "Господи, ми, при пении "Святый Боже"... 🗏 выносит его из алтаря на середи-Св. равноапостольные цари ну храма и кладет на аналое. Во 🗉 свои заслуги и усердие к распро- щеру и завален мусором и зем- стала здоровой. Случилось, что в Константин и Елена, над местом время троекратного пения тропастранению христианской веры, лею, а сверху выстроен языче- это время мимо несли умершего, страданий, погребения и воскре- ря "Спаси Господи, люди сения Иисуса Христа построили Твоя"..., священник кадит Св. обширный и великолепный храм Крест. Потом при пении: "Кресту на умершего; и когда возложили в честь Воскресения Христова. Твоему покланяемся, Владыко, 🗉 Построили также храмы на Еле- и святое воскресение Твое слаонской горе, в Вифлееме и в Фев- вим", все кланяются и целуют Св. Крест. Украшается Св. Крест зе- 🗆 ленью и цветами в знак того, что 🔁 Господня принесла своему сыну, через него (т.е. через страдания и 🖹 смерть на нем Спасителя) даровоскресения Господа Иисуса Хри- Крест Спасителя. Иерусалимский рий и окружавшие их люди с ра- часть оставила в Иерусалиме. вана нам вечная жизнь. В этот ста и др.) и найти Крест, на кото- патриарх Макарий и царица Еле- достью и благоговением поклони- Этот драгоценный остаток Креста праздник положен пост, чтобы 🗏 углубить благоговейное воспомиполнить желание царя взялась, с что Бог укажет святой Крест Спа- его. Христиане, узнав об этом ни хранится в храме Воскресения нание крестных страданий Спаси-

протоиерей Серафим Слободской http://azbyka.ru/dictionary/08/ zakon\_bozhiy\_215-all.shtml =

### Проповедь протопресвитера Александра Шмемана

## Воздвижение Креста Господня – где победа?

Протопресвитер Александр Шмеман:

Праздник Воздвижения Креста... Столе-

окруженный сонмом духовенства, посередине храма, поднимал высоко над молящимися крест и осенял им на все четыре стороны, а хор в это время громогласно «Господи, помилуй!»

Это был праздник христианской империи, родившейся под знаком Креста, в день, когда император Константин увидел в знамении Крест и слова: «Сим

ства над царствами, культурами и цивили- когда шёл Он к распятию: «В мире печаль- прежде всего, верить в Распятого, верить, зациями, праздник того христианского ны будете, но мужайтесь, ибо Я победил что крестный знак – это знак одного потря- внешнее поражение христианского мира, мира, который распался, распадается на мир». наших глазах.

древний обряд. И будет радостно петь жества, то не для того, чтобы только вспо- и торжеством. хор: «Крест – царей держава, крест – кра- минать победы прошлого, вспоминать то, сота вселенной».

ный город, безучастный к этому сокровенному торжеству, никак с ним не связан- стианской вере. ный, миллионы людей будут продолжать снова и снова о Кресте, что он – несокру- было всё это настоящей победой.

шимая победа?

гие христиане удовлетвомолитвы. Они, эти уста- клонение прошлому. лые христиане, уже почти

победиши...» Праздник победы христиан- и не помнят, что сказал Христос в ночь, про победу Христа – не значит ли это, внешние победы.

что было и чего больше нет. А для того, мир Христос: Ему предложено было Цар- даже если мы и мир не видим этого. Но вокруг храма будет греметь громад- должно быть, чтобы поглубже вдуматься в ство, и Он отверг его. В момент предательсмысл самого этого слова «победа» в хри- ства Его на смерть, Он сказал: «Неужели на что. «Крест – красота Вселенной». И в

жить повседневной жизнью, волнениями, внешней силы, внешней победы, под- защитили бы Меня?» Но никогда не был интересами, радостями, горестями, ника- держки властей, неисчислимых богатств, Христос больше Царём, чем когда, окру- мир». кого отношения к тому, что совершается в лишённые всего того, что казалось симво- жённый злобной и улюлюкающей толпой, мы повторять эти слова победы, повторять собными понять, что, может быть, и не Свой. Никогда не была так очевидна цар- беседы» YMCA-PRESS,

позволяют ские царства и культуры, не потому ли по-«исполнять свои обря- ражением обернулась победа, что ослеп- и потому победа его — в радостной вере, ды», лишь бы они вели ли мы, христиане, к последнему смыслу, что в этом отверженном, распятом и осужсебя тихо и послушно и последнему содержанию главного симво- дённом воссияла в мир любовь Божья, не мешали миру строить ла. Решили, что золотом и серебром мож- открылось Царство, над которым никто не свою жизнь — без Бога, но затмить этот смысл и что всё, что хочет имеет никакой власти. Только принять без Христа, без веры, без от нас Бог, – это чтобы мы совершали по- Христа должен каждый из нас, принять

Но, думается мне, если мы празднуем поражения, которое - только в силу того.

Может быть, только теперь, лишённые Моего послать легионы ангелов, которые ственность Его и сила, как в тот час, когда стр.118-120

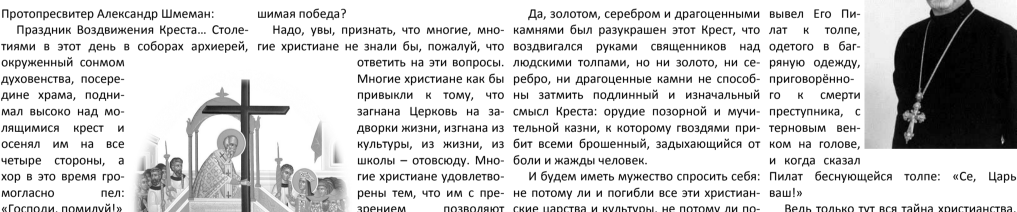
и когда сказал

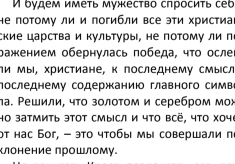
Ведь только тут вся тайна христианства. всем сердцем, всей верой, всей надеждой. Но почитать Крест, воздвигать его, петь Иначе всё равно не имеют смысла никакие

И может быть, нам нужно было это сающего, единственного по своему смыслу нужно было это оскудение и отвержение, дабы очистилась наша вера от всякой зем-Да, и в нынешнем году, как каждый год, этот праздник Воздвижения Креста, если что оно поражение, только в меру приятия ной гордыни, от надежды на внешнюю будет совершаться этот торжественный повторяем древние слова победы и тор- его как поражения – и становится победой силу, на внешнюю победу. Чтобы очистилось наше видение Креста Христова, кото-Нет, не для внешней победы пришёл в рый возносится над нами и над миром,

> Возносится и побеждает, несмотря ни вы думаете, что Я не мог бы умолить Отца каких бы ни был человек потёмках, сколь внешне ни торжествует в мире зло, сердце знает и слышит: «Мужайтесь, Я победил

храмах, не имеющими. Так как же дерзаем лом, знаком победы, мы оказываемся спо- шёл Он к Голгофе, неся на плечах Крест Протопресвитер А. Шмеман «Воскресные





## (химонах Иларион: Только Господь ЗНАЕТ СЕРДЦЕ ЧЕЛОВЕКА

ред собой и о том, что ответы «нет» – нет». Так Геронда остался но, кому-то он покажется невме- во священника. стимым. Но он ясен и правдив. Преставился Геронда в 2001 Либо мы играем в христианство году. с какой-то целью (со всеми вытекающими мифическими про- ца Харалампия были милость, либо просто любим Христа, и На них строилась вся его жизнь. ствование собственной души.



Наш собеседник - афонский шок. Был полдень, братья кушали. схимонах Иларион из кельи Старец Иосиф спросил: «Кто при-Святого Харалампия (Hea ски- несет мешок?» Никто не ответил. ти), ученик старца Харалампия и Тогда Геронда вызвался: «Я пойдуховный внук старца Иосифа ду!» Исихаста. Подвижник наших дней, живущий непрестанно ред старцем Иосифом и отправилвстречей со Христом. Он гово- ся за мешком. Спуск к морю занирит о любви к Богу с любовью к нам.

#### – Как Вы попали на Афон и узнали старца Харалампия?

– Когда я учился в школе, к нам на Кипр приезжал со Святой Горы нынешний игумен Ватопеда Ефрем (тогда студент богословия Василий) и рассказывал о старцах. В 1980 году я впервые оказался на Афоне и там встречал Пасху. Мы посетили монастырь Дионисиу, познакомились со старцем Харалампием. После я бывал на Афоне студентом богословского факультета Салоник. А приехав однажды на праздник святого Харалампия в монастырь Дионисиу, остался навсегда. Не окончив университета, я поступил в послушание к старцу Харалампию и был его послушником 19 лет.

#### Расскажите, пожалуйста, о Вашем Геронде\*!

– Геронда родился в 1910 или 1911 г. Он происходил из Трапезунда. Потом его семья переехала в Грецию и поселилась в городе Драма. Там Геронда работал. Он не женился. И в сорокалетнем возрасте пришел на Свя-

Еще когда в Греции шла война, Геронду схватили болгары. И чудом его спас святой Георгий, которому он взмолился: «Святой Георгий! Спаси меня! Я стану монахом». Вечером пришел юный воин и освободил его. Это был святой Георгий. Так Геронда решил стать монахом.

На Святой Горе Геронда направился к своему дяде и крестному. монаху Арсению. Тот жил у старца Иосифа Исихаста. Старец Иосиф имел дар прозорливости. Он понял, что Геронда должен стать монахом. И сказал ему: «Либо оставайся на Святой Горе сейчас, и будешь монахом. Либо больше ты сюда не вернешься». Геронда возразил: «Но мне нужно уладить некоторые дела в миру». «Ничего тебе не нужно, - повторил старец Иосиф, – или ты остаешься, или нет». Когда Геронда передал отцу Арсению слова, сказанные старцем Иосифом, тот ему посовето-

Перед вами интервью о сути вал: «Сделай то, что сказал тебе христианства, о честности пе- старец. Если «да» – да, если на все вопросы даны в Еванге- на Афоне. Через год его постригли лии. Это жесткий текст. Вероят- в монахи, а после рукоположили

Великими добродетелями старблемами «выгорания» и т.п.), любовь, смирение, послушание. тогда единственная наша про- Святогорские монахи до сих пор блема - стяжание послушания, помнят его милость и любовь по смирения, любви, совершен- отношению ко всем. Никогда ты не ощущал себя с ним, как с игуме-

> ном. Он не был высокообразованным человеком, не окончил университета, однако его слова были просвещены от Господа.

Сохранилось множество примеров послушания старца Харалампия! Однарах, высоко над морем), с берега закричал лодочник, что у него есть для них ме-

Он положил земной поклон пемал час времени, и значительно больше требовалось для подъема вверх. Старец Иосиф благословил: «Остановите трапезу до тех по ним. Лишь только Йоргос вечепор, пока отец Харалампий не вернется!» Геронда спустился к избивать его. Долго он не выдерморю, взвалил на себя мешок, который весил около 60 кг. Он был просто неподъемным!

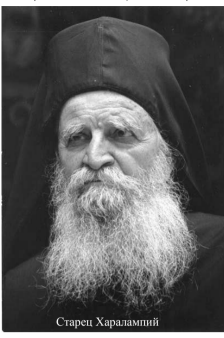
Пока Геронда поднимался, старец Иосиф тянул четку и творил за него молитву. С высокой скалы он наблюдал, как Геронда тащил мешок. И когда тот останавливался, старец Иосиф понимал, что ноша слишком тяжела. Он видел, с каким трудом его послушник вновь взваливал на свои плечи мешок. Постепенно Геронда стал чувствовать, что мешок становился все легче и легче. И вскоре он ощущал, что несет пушинку. Это произошло благодаря его послушанию старцу и молитве старца

Как-то старец Иосиф послал его одного в пещеру над их кельями: «Иди туда наверх, в пещеру, и они не могли приблизиться к нему. оставайся, пока я не позову тебя обратно!» 24 часа он продержал «просвещенный», мир не верит Геронду в пещере. Именно там в существование бесов! Господь даровал Геронде молит-

Однажды в Буразери пришел жий чеповек по имени Иоргос, из Тибета. Йоргоса взяли на Тибет дитя. Когда в последний раз я прималеньким ребенком, и он жил шел к нему на исповедь, он спротам до 18-летнего возраста. Он сил меня: «А ты сотворил какоепрошел все степени посвящения, нибудь чудо?» Я ответил: которые даются на Тибете, кроме «Геронда, мне совсем немножко последней (ее получают те, кто осталось, вот еще чуть-чуть, и старше 20 лет). И вот Йоргос от- сотворю! А ты, Геронда?» - «И правился путешествовать в Ан- мне, - говорит, - еще немножко глию. Там в одном доме он встре- осталось, и сотворю!» Мы смеятил православного священника и лись, как дети. Старец Хараламспросил его, во что тот верит и пий сказал: «Господь дарует тебе какую силу имеет его вера.

Йоргос предложил «Сейчас я покажу тебе мою силу. Геронда, я тебя прошу, я так хотел Что ты хочешь?» «Апельсиновый бы еще немного пожить!» И мы сок», - ответил священник. Йоргос опять смеялись. хлопнул в ладони, произнес заклинание, призвал злого духа. И вдруг ли мы лик Господа?» И это после батюшка видит: открывается холо- таких подвигов, которые он исполдильник, из него выплывает ста- нил! Он был таким смиренным, кан с фантой, становится на под- что не считал себя достойным нос и затем перемещается на увидеть лик Божий. «Пойдем ли стол. «Вот это да!» - удивился мы в рай?», - сомневался он. А я

батюшка. Тогда Йоргос говорит: раз ему предложил: «Послушай, «Теперь ты покажи мне свою си- как мы поступим! Когда ты лу». Батюшка снял свой крест и умрешь, ты скажи: «Я ничего не «Подними мой крест».



жды. когда он еще жил со ник имеет большую силу и попростарцем Иосифом (в пеще- сил рассказать о христианской вере. Священник же посоветовал: «Поезжай-ка ты на Святую Гору Афон». Йоргос отправился на Афон. Пришел он к Геронде в Буразери. Старец топором рубил дрова. Завидев его, Йоргос сказал: «Сейчас я покажу тебе, как я рублю дрова». Он поставил 6-7 полешек одно на другое и расколол их на щепки ладонью. «Слушай, в тебе сидит бес», определил Геронда. Йоргос исповедался старцу, и тот дал ему четки, чтобы он вечером молился ром взял в руки четки, бесы стали жал и ушел.

Геронда говорил: когда молишься о таких людях, на тебя обрушиваются бесы. Как-то раз один брат пошел помолиться о человеке, в котором сидел бес, и бес дал ему пощечину. Брат испугался и упал. Кельи Геронды и этого монаха находились рядом. Геронда, услышав звук пощечины, шум, открыл дверь, чтобы посмотреть, что происходит. «Что стряслось?», - спросил он. «Я молился по четкам, и меня ударил бес». Старец сказал: «В следующий раз не делай этого! Лучше я помолюсь за того человека». Когда Геронда стал о нем молиться, он видел перед собой и псов, и петухов (такие обличья принимали бесы!), но его молитва была сильной, и

#### Но современный,

- Если он не верит, то пускай не слушает это.

...В последние годы своей жиз-Геронда был прост. как малое особую благодать! Когда я умру, ему: то возьму тебя с собой» - «Нет,

Он спрашивал меня: «А узрим

Йоргос кричал, хлопал в ладони умру, скажу: «Я ничего не знаю. - тщетно! Он понял, что священ- Отведите меня туда, где мой ста-

> рец Харалампий». И так мы попадем в вечные обители». Геронда обрадовался: «Да! ся!»\*\*

Уроки духовной жизни

#### Большинство из нас не видели святых. Что отличает человека святого?

- Святого человека отличает смирение и любовь. Когда ты находишься с ним рядом, то в своей душе ты ощущаешь необычайное спокойствие. Но при этом и ты должен быть готов воспринять и понять такого человека.

#### – Как научиться смирению?

 Смирению нельзя научиться. Смирение - это дар от Бога. Твое смирение, Александра, это не смирение, а театр. Подлинное смирение это осознавать, что ты что-то

знаешь и умеешь и при этом понимать: «Это все не мое. Это все от Бога. И все дарования – от Бога».

«Всяк дар совершен свыше есть». Всем Господь дает свой дар в зависимости от подвига, который они совершают в своей жизни. Мы должны иметь любовь и смирение внутри себя. И ощущать себя, как мытарь, как хананеянка, как апостол Петр. Помните, как хананеянка сказала: «Псы едят крохи, которые падают со стола господ их» (Мф. 15, 27)? То, что мы делаем, нужно делать не для того, чтобы попасть а рай или стяжать добродетели, но из любви ко Христу.

#### - А если мы теряем любовь ко Христу?

- Значит, это была не настояшая любовь. Та любовь, которая теряется, это любовь ради выгоды: я приглашаю тебя в гости, чтобы и ты пригласил меня в гости. Я сделаю тебе подарок, потому что и ты сделал мне подарок.

Евангелие призывает нас дать тому, кто в ответ не даст ничего, накрыть на стол тому, кто в ответ на стол нам не накроет. Это лю-

Все остальное есть мирское общение ради приятного времяпрепровождения.

- В России сегодня те, кто пришел в Церковь 15-20 лет тому назад, порой чувствуют в своем сердце охлаждение к вере, «выгорание». Бывает и так. что соблазнившись происходящим в церковных стенах, они из Церкви уходят. Отчего это происходит?

– От того, что было положено неверное начало. Прежде всего, мы должны читать Евангелие, а не книги о старцах и подобную благочестивую литературу. Знать, что говорит Христос. Посмотрите на икону Христа, Который держит раскрытое Евангелие! Там написано: «Аз есмь путь, и истина, и жизнь». Следовательно, это для нас главное, а не человеки. Давайте смотреть на то, что нам говорит Христос, а не на то, что делают люди. В таком случае мы не станем соблазняться поступками других и уходить из Церкви.

#### - А ведь именно «поступки других» часто отчуждают нас от Церкви!

 Причина не в «поступках». А в том, что мы не верим во Христа и не любим Его. Иначе разве мы уйдем от Него?! Ты любишь Христа, а значит и каждого человека, видя в нем образ Божий. Если ты веришь во Христа, то какие бы поступки людей ты ни увидел в Церкви, ты не соблазнишься ими.

#### - Но все же как часто и самые хорошие люди соблазняются!

Одно дело хороший человек. положил его на стол со словами: знаю. Отведите меня туда, где Другое дело – хороший христиамой старец Иосиф!» А я когда нин. Если ты хороший человек, это еще не означает, что ты - хороший христианин. Но если ты хороший христианин, то это точно означает, что ты - хороший человек. Мы, люди, называем других Как же я до этого не додумал- людей «хорошими». А что по этому поводу скажет Христос?! Кто знает сердце каждого? Кто может определить, что этот человек хороший, а тот – плохой?

> Вот пример, чтобы ты поняла. Апостол Петр отрекся от Христа трижды. После Воскресения Христос явился ему и сказал: «Симоне Ионин, любиши ли Мя?» – «Ей, Господи, Ты веси, яко люблю Тя». И во второй раз спросил его Господь: «Симоне Ионин, любиши ли Мя?» - «Ей, Господи, Ты веси, яко люблю Тя». И в третий раз (потому что Петр отрекся трижды). Но что произошло на самом деле? Петр отрекся от Христа на словах из-за страха. А его сердце любило Господа. Поэтому когда Господь в третий раз спросил Петра: «Любиши ли Мя?» Тот ответил Ему: «Господи, Ты вся веси. Ты веси, яко люблю Тя!» Только Ты знаешь (даже я сам этого не знаю!), как я люблю Тебя и что внутри моего сердца.

> Поэтому не стоит разделять людей на хороших и плохих, порицать кого-либо или восхвалять. Один Господь знает сердце чело-

> Уже около полугода православные в России обсуждают провокацию в храме Христа Спасителя, проведенную панкгруппой Pussy Riot. Высказывались прямо противоположные мнения о том, как мы, православные, должны отнестись к солисткам этой панк-группы. Что думаете Вы?\*\*\*

> – Мы всегда считаем, что разбираемся лучше, чем другие. Но откуда знают те, кто обвиняет Церковь в бездействии, какие действия, не афишируя их, она предпринимает, чтобы смягчить их наказание (ведь Евангелие учит: «То, что делаете, делайте втайне»)? В храме Христа Спасителя была охрана, так? Охрана имела должностное предписание поддерживать порядок в церкви. Поэтому нарушивших порядок взяли. Теперь, если Церковь публично призовет отпустить их, то зачем тогда вообще нужна охрана? Пускай каждый заходит в храм и творит все, что ему заблагорассудится?!

> Существуют законы, которым мы должны подчиняться. А будет ли наказание увеличено или сокращено, зависит от причин, повлекших за собой всю ситуацию. Поэтому если кто-то хочет помочь солисткам панк-группы, пускай он молится, чтобы Господь просветил судей, и произошло должно произойти согласно с волей Божией. Это единственный способ, которым христианин (если он верит в Бога) может выразить свой протест, свое несогласие с чем-то.

> Христиане - не хулиганы, которые выходят на дороги с транспарантами, и кричат, и протестуют. Священное Писание показывает нам способ христианского свидетельства - молитву. Молитва име-

> Когда апостол Петр был в темнице, собрались христиане. Они молились (Деяния 12, 5)\*\*\*\*. Петр вышел на свободу. Так и мы, если хотим кому-то помочь, то будем молиться, и Господь покажет Свою волю. Все остальное, что бы мы ни делали, означает, что мы не верим в Бога.

(Продолжение на стр. 5)

(Продолжение. Начало на стр. 4)

ронда учил Вас молиться?

– Геронда учил, что, когда мы лись или спали. молимся, в нашем воображении ум должен быть всецело погружен Но у всех есть одно общее: мы в молитву. «Для этого, - он гово- должны молиться со рил, - нужно на одном дыхании смирением. Если у трижды спокойно произнести: тебя есть смирение, «Господи, Иисусе Христе, поми- то как бы ты ни молуй мя». Легкий вздох, и дважды: лился, ты встретишь «Господи, Иисусе Христе, поми- Христа, потому что луй мя». Потом снова три раза и молитва обозначает два раза и т.д. Таким образом ум встречу со Христом. не успевает рисовать картины, и молитва бывает чистой.

- В статье «Об истинном и ложном в духовной жизни» про- встретишь. фессора МДА А.И. Осипова содержится критика книги монаха зать, что он смирен-Иосифа «Наставник молитвы Иисусо- можем сказать, что вой. Жизнеописание старца Ха- он смиренный. Но молитву «быстро-быстро» и в Него. качестве назидания говорил о собственном «достижении»: я, слушая Вас?! «На один вдох-выдох я могу Это действительно так?

- Молитва, и особенно Иису- Геронда определял количество какая хорошая Александра»?! Или кая!» Если я скажу тебе: «Ты эгосова молитва, это искусство из прочитанных четок для новона- ты пришла, чтобы я помог тебе истка, такая-сякая!», ты не должна любовь, смирение, другие доброискусств. Расскажите, как Ге- чальных монахов, чтобы увидеть, стать лучше? на самом ли деле они долго моли-

Существуют разные способы не должны возникать картины, и произнесения Иисусовой молитвы. ловека?

#### -А если смирения у тебя нет?

-То Христа ты не

Кто может ска-Дионисиатиса ный! О другом мы

Дионисиатского». сам о себе человек не может ска- идешь на работу, ты должен сде-Опыт молитвенного делания зать этого. Чем ближе человек лать что-то, чтобы тебе заплатили старца Харалампия назван подходит к Богу, тем сильнее он зарплату. Так и тут: для того, чтоуклонением от святоотеческой чувствует, что он не смиренный. бы Господь дал нам эти дары, мы **традиции, так как «старец Хара-** Приближаясь ко Христу, он все тоже должны что-то сделать. лят?» – «Нет», – говорит монах. – лампий требовал произносить яснее видит, что удаляется от Спроси: как стяжать любовь? Если

– А ты думала: все хорошо? Ты, произнести 100-200 молитв»». Александра, может быть, думала, щеку. что и с тобой все в порядке? И – Это неправда. Геронда гово- пришла ко мне с мыслью, что я людно, а ты ответить: «Какие пра- тобой мать, отец или брат?»

то молитва буквально «бежит». мы и медали, приговаривая: «Ах, мне! Я ведь и в самом деле та- должен научиться».

га. Тогда что же зависит от че-

– Как мы получим эти дары. Ты



- Значит, «все плохо», думаю кресле, как ты получишь этот дар? ну, а ты – подставить мне другую

смирение вовсе, а театр!»

«Расскажи мне, что ты делаешь!» ся Ему. - «Я пощусь, вкушаю раз в два дня» - «Да, но и бесы никогда не рий, – а еще что ты делаешь?» «Я не сплю по три дня» – «Да, но и бесы вообще не спят». Монах лампии можно прочесть в замечаначал волноваться. - «А еще что тельной книге:Старец Ефрем ты делаешь?» - «Я выучил Свя- Филофейский. Моя жизнь со старщенное Писание наизусть». -«Ничего ты не сделал! Ты просто Троицкий монастырь, 2012. С.430сотрясаешь воздух. А что еще»? - 448. «Больше ничего!»

«А когда тебя поносят, ты чувству- однако поскольку дебаты продолешь себя так, как будто тебя хва- жаются, ответ отца Илариона ка-«А когда с тобой поступают неты все время будешь сидеть в справедливо, ты чувствуешь себя темнице, между тем церковь притак, словно никакой несправедли- лежно молилась о нем Богу». Нет, я должен дать тебе пощечи- вости не происходит?» Тот отвечает: «Нет!» – «А когда ты видишь чужого, ты чувствуешь его родным Я должен тебя обидеть при- человеком по крови, словно перед

рил, что когда ум человека чист, сейчас буду вручать тебе дипло- вильные слова Вы сказали обо «Heт!» – «Вот это первое, чему ты

Понятно, как можно стяжать бежать от меня, а оставаться ря- детели? Начало очень тяжелое. - Вы говорите, что все и лю- дом. И радоваться: «Как верно Когда тебя обижают, не реагируй, бовь, и смирение – дары от Бо- отец Иларион увидел: ведь и на не нервничай, не держи зла и посамом деле мое смирение - не тихоньку станешь легче воспринимать колкости! Старайся относить-То, что я тебе говорю, я говорю ся ко мне с любовью, несмотря на не от себя. Это не мои слова, а мои «шпильки»! Ведь невозможно слова отцов Церкви. Пришел к по мановению волшебной палочки авве Макарию монах, чтобы стяжать добродетель любви. Мы узнать, правильным ли путем он должны жить так, как жил Христос. идет? Отец Макарий спросил: И только тогда сможем уподобить-

> \* Там, где в тексте, упоминаетедят», - говорит ему авва Мака- ся Геронда (Старец), имеется в виду старец Харалампий.

Подробнее о старце Харацем Иосифом. Ахтырский Свято-

\*\*\* Интервью было записано в Тогда авва Макарий спросил: июле, до вынесения приговора, жется актуальным и по сей день.

\*\*\*\* «Йтак, Петра стерегли в

http://www.pravmir.ru/sximonaxilarion-tolko-gospod-znaet-serdcecheloveka/

## 6 ОКТЯБРЯ - ПРОСЛАВЛЕНИЕ СВЯТИТЕЛЯ ИННОКЕНТИЯ, МИТРОПОЛИТА МОСКОВСКОГО



Святитель Иннокентий, в миру Иоанн выехал Евсеевич Попов- из Вениаминов, родился в 1797 году вместе со став семье бедного деревенского рушкой матепономаря. Он рано выучился грарью, моте и уже с шести лет исполнял новорожденв храме обязанности чтеца. В ным сыном и девять лет Иван Попов был опре- братом. Путеделен в Иркутскую семинарию. шествие дли-Здесь он проявил свои недюжин- лось 14 месяные дарования, и ректор семина-🄰 рии присвоил ему новую фами- 20 июня 1824 лию - Вениаминов, в честь не- года они додавно почившего Иркутского епи- стигли места скопа Вениамина (такое нередко назначения практиковалось в духовных учеб- острова Унаных учреждениях).

Ректор намеревался отправить здесь не было, одаренного ученика в Академию, стояла лишь но в 1817 году Иван неожиданно полуразрушен-Иоанн стал священником.

дальних их путешествиях для стых и внимательных к Слову см), настоящий Геркулес, и пригда на это дело не обращал осо- стах". бого внимания. Но вот получаю я, вместе с другими, от епархиаль- утов ремеслам, возводить новый верной Америки, где жили инного начальства письменное при- храм, который был освящен во дейцы. И вновь отец Иоанн изуглашение на миссионерское слу- имя Вознесения Господня. Он чает их обычаи, верования и жение на Алеутские острова. стал изучать алеутский язык, нра- язык. Только после этого он Только прочитал я его – как будто вы и обычаи местных жителей. В начал проповедь Евангелия, бы что повернулось в моей груди, 1825 году на Уналашке была от- обращаясь к пастве на ее роди я тут же объявил своим домаш- крыта ним: я еду. Ни советы знакомых, приходская школа. Спустя семь два раза ездил в Петербург, где ни описания трудностей дальнего лет после начала своего служе- его сообщения об Алеутских пути и ожидающих меня лишений ния на Аляске, отец Иоанн пере- островах и Аляске вызвали сердца, только как будто огонь букварь с важнейшими молитва- собрать немало средств, цергорел в моей

душе". 7 мая 1823 года женой. лашка. Храма

ложен в сан диакона с назначени- зали себя людьми мирными, доб- составленную им грамматику ре отец Иннокентий стал еписко- Российской империи. ем в иркутскую Благовещенскую родушными, как бы самим своим алеутского языка, священник был пом Камчатским, Курильским и церковь. Через три года отец характером предрасположенны- удостоен Демидовской премии. ми к христианству. Спустя не-Вскоре судьба молодого ба- сколько десятилетий, поставляя десять лет. За это время в его на Ситке. В 1850 году святитель могилы митрополита Филарета. тюшки кардинально изменилась. на Аляску нового епископа, святи- семье родилось шестеро детей. был возведен в сан архиеписко- Спустя сто лет, 6 октября 1977 Иркутский епископ Михаил пред- тель Иннокентий скажет: "Не мно- Вот как описывал внешность свя- па, а в 1862 году он перенес свою года, святитель Иннокентий был ложил ему поехать на Алеутские гим из собратий наших достается щенника путешественник Э. Бел- резиденцию в новый город на причислен Церковью к лику свяострова для просвещения мест- такой счастливый жребий служе- чер: "Он был огромным челове- Амуре - Благовещенск. Границы тых. ного населения. Сам святитель ния, ибо немного ныне таких ком атлетического сложения, ро- его епархии все это время впоследствии вспоминал об этом мест, где можно было бы найти сту в нем было около шести фу- неуклонно расширялись, и архи-

просвещения язычников, но нико- Божию чад Церкви, как в тех ме- том очень умен". В 1834 году

первая - ничто не доходило до моего вел на алеутский язык катехизис, большой интерес. Ему удалось



для всех женился и был рукопо- ная часовня, но зато алеуты пока- ми и Евангелие от Матфея. За утских островов и Аляски, и вско- щении иноверцев на окраинах

так: "Слышал я о миссионерах, о столь послушных, кротких, про- тов трех дюймов (выше 1м 90 пастырю почти все время прихо-

батюшка переселяется на ост-Отец Иоанн стал обучать але- ров Ситку, близ побережья Сецерковно- ном языке. В 1839 году батюшка

> ковной утвари и священнических облачений.

ему принять мо- жебные книги. повании

Алеутским. Резиденцией его был марта 1879 года и был погребен в Отец Иоанн прожил на острове избран поселок Новоархангельск Троице-Сергиевой Лавре. возле



В этом же году дилось находиться в дороге. Он умерла супруга постоянно встречался с веруюотца Иоанна, и щими, служил Литургии, строил митрополит Фи- храмы, образовывал школы, пеларет предложил реводил священные и богослу-

В 1867 году скончался святистриг. Батюшка тель Филарет (Дроздов), и на его согласился после место был избран архиепископ того, как пристро- Иннокентий. Святителю было уже 🥻 ил всех своих за семьдесят, он страдал болездетей. Он принял нью глаз, но одиннадцатилетнее монашество с его служение в сане митрополита именем Иннокен- Московского и Коломенского нотий в июле 1840 сило тот же деятельный характер года. В это время и оставило заметный след в исто-Святейший Си- рии Москвы. Здесь он основывал нод принял ре- богадельни, различные благотвошение об образо- рительные общества, обновлял новой духовные учебные заведения, не епархии для Але- забывал о христианском просве-

Преставился святитель

http://orthodox.etel.ru/2003/37/ k innoken.shtml



Опыт пророчества

Протоиерей Димитрий Струев

мы с друзьями ситуацию, складывающую- Церкви являются только участники Евха- цианству. Кун Цзы не говорил о Творце шую ставку на православие в наше время ся с участием масс-медиа во взаимоотно- ристии – за исключением тех, кто допущен или бессмертии души, религиозные чув- делать не стоит... в любом случае, собышениях Церкви и общества, и впал я в к ней по недосмотру. (Отшельников вроде ства населения имели в его глазах един- тия текущего года именно в этом направгрех уныния. Пребывая в тоске, наткнулся Марии Египетской, живших годами без ственный смысл: соблюдение религиоз- лении и подталкивают. на давно не виденного друга, который за причастия, но в непрестанной молитве, ных традиций является одной из составполтора дня до этого превратился из Коли мы сейчас обсуждать не будем, это совер- ляющих порядка в государстве. А суще- козырной в политических играх. Исходя из в диакона Николая. Свежерукоположен- шенно отдельная тема, поскольку речь ствуют ли какие-то силы, являющиеся этого, наиболее вероятное изменение ные, как известно, в первые дни ходят в идет о тех, кто ни разу не отшельники. объектом этих религиозных чувств - это сугубой благодати, и не ходят даже, а Еще бесспорно, что среди тех, кто по вопрос праздный. летают на крыльях. И вот я на крылатого внешним критериям может считаться чледьякона Колю начинаю выплескивать ном Церкви, многие, причащаясь в осуж- листами и антиклерикалами основан на свою медийно-навеянную тоску, а он, весь дение, не принадлежат к Церкви Небес- одинаковом с двух сторон непонимании такой благодатный, возвещает: «Отец ной, и наоборот – кого-то, наверное, Гос- ситуации. Те и другие приписывают Церк-Димитрий! Слушай попсу!!! Она расслаб- подь соединяет с Собой иначе, нежели ви господствующую роль в формировании степенно. Все чаще звучащие высказываляет мозг, как доширак – кишечник!».

Видимо, отец Николай поделился со мной мого нам Божиего суда, а в русле социо- плохо. Власть, на самом-то деле конфуци- можна, а от власти не будет откровенных своей крылатой благодатью. Однако вы- логии). полнить его благословение для меня, к сожалению, нереально: не умею я слушать попсу. Пришлось искать другой ва- Средней полосы России членами Церкви риант борьбы с тоской... например, субли- реально является, по самым наивно- что в результате двадцати пяти лет отсутмировать ее в некий аналитический текст, и чтобы была эта аналитика с обязательщее. Почти что опыт пророчества. Опти- середину между оптимистами и скептика- рес к православию в первые посткоммунимистического, разумеется – надо же тоску ми – и согласимся на двух процентах. победить

Вот, собственно.

вне зависимости от их реального отноше- «православных». ния к духовной жизни. Ни древней Церкви, ни большинству современных протестант- народные вые души. Вася участвует в еженедель- ский дворец съездов. Послание от Презиных молитвенных собраниях баптистов, дента, в президиуме министры и полпрепостоянно читает Писание, старается по ды вперемешку с архиереями; радостно- них есть и те, кто стоит на церковном попьянке беспросветной – Вася не баптист, ковь, народ и власть. Особенно восхити- культурной традиции, объединяющей Андена официально.

раза в месяц бывает в храме, и сколько-то она, Святая Русь в полноте своего бытия. раз в год причащается. Выкидываем из напоследок можно еще и тех, кто Новый в ней те, кто не с нами – то еще чуть-чуть, происходит. Завет не открывал ни разу в жизни – не по и с помощью всеобщего преподавания может быть, все хорошие люди, и несо- одолено. мненно, что Бог их любит. Он всех любит. Но речь не о том.

определяющие, это не метафорический вера. образ, а указание на

Так вот, если исходить из критериев самой Церкви, из населения, скажем,

Все мы помним слова Илариона Троиц-Видится мне, что главная проблема – в ви, но надо ж еще насочинять обтекаемых спрятаться в ощущение Торжества Правомы всех крестим и всех отпеваем. Всех – Церкви и процентом так называемых ему хочется. Если среди «всех своих»

Рождественские чтения, всякие там соборы,

время, когда легенда определение Церкви Может быть, и так, но хорошо бы уточнить которое в наше время уповать не стоит. как Тела Христова, и одну важную деталь: какая именно эта

Евхаристию как на ний политиков и чиновников про традиции мальный вариант использования правосоставляю- и устои, и про «надо, чтобы народ во что- славия в рамках конфуцианских принцищую смысла существо- то верил, а иначе будет хаос», очевидно: пов. Сделан ли вывод уже, или он пока Несколько месяцев назад обсуждали вания Церкви. Соответственно, членами вера эта ближе всего, пожалуй, к конфу- формируется – вывод, что слишком боль-

Поэтому конфликт между фундаментачерез таинства земной церкви, но я сей- государственной идеологии, только одни Аж легче стало. На некоторое время. час пытаюсь говорить не в русле неведо- считают, что это хорошо, другие – что это анствующая, не хочет разочаровывать гонений. Если власть начнет недвусмыспервых, поэтому всё больше нервничают ленно давить Церковь, симпатии общевторые.

Нам очень больно было бы признать. оптимистичным оценкам, процента три- ствия гонений на веру в нашей стране стические годы был колоссальный.

Придется думать о причинах этого прослучайно оказался кто-то не свой и ему что-то не нравится – его проблемы. Вот и гинализация православия – это плохо. Со церковно- ведем себя, православные, в православских общин, ни тем православным епархи- общественные конференции - Торжество ной стране - где все свои - не напрягаясь. расслаблять мозг православной попсой ям, которые находятся в странах с иноре- Православия в отдельно взятом зале. Даже если что-то не так – все ж свои, про- про третий Рим. Но Господь посылал аполигиозным абсолютным большинством, Ощущения потрясающие, сам не раз ис- стят. Да, наши родные 2% вздохнут и про- столов как агнцев посреди волков, и преникогда не были нужны гоголевские мёрт- пытывал. Особенно когда это Кремлев- стят. Проблема в том, что мы два перепутали с восьмьюдесятью.

Остальные 78 из 80 – разные. Среди

причине неграмотности, а типа незачем. ОПК и прочих ожидаемых нами бонусов инспирированы волны эмоций в теме вза- полтора-два раза. Не ставим задачу их заклеймить: они, от власти это недоразумение будет пре- имоотношений Церкви и общества в текущем году. По большому счету, не так уж бурлить всем этим волнам... Хорошо бы только уяснить для себя - с это и важно. Однако не вызывает сомнечем связан режим благоприятствования ний. что так называемые политтехнологи У Церкви есть неизменные критерии, для Церкви в государстве, созданный еще внимательно присматриваются к этим

о волнам. Власть мира сего по определеявляется земным ее «православном большинстве» не успела нию не должна быть озабочена проблечленом, кто нет. Осно- сложиться. С личным обращением к вере мой посмертной участи населения, свява этих критериев – представителей власти всех уровней? тые благоверные цари – исключение, на

Поэтому заботой политтехнологов не может быть борьба за христианское спа-Из среднестатистических высказыва- сение душ. Их задача – выработать опти-

Православная карта перестает быть роли православия в государстве и обществе на грядущее время можно определить одним словом: маргинализация.

Грядущее, но вряд ли буквально ближайшее время. И не будет резких изменений, все будет происходить мирно и пония про 17-й год далеки от реальности. Революция в нынешних условиях невозства отплеснутся к Церкви, но это было бы слишком хорошо.

Когда-нибудь дойдет, скорее всего, до снисходительно-ироничного закручивания четыре, а по скептическим -- не больше прихожане храмов составляют только гаек в стиле императора Юлиана, котороной попыткой заглянуть в светлое буду- процента. Попробуем выбрать золотую лишь 2% населения – при том, что инте- го христиане назвали Отступником. Активная часть общества, к тому времени окончательно раздраженная в адрес Церкви, будет облегченно выдыхать; равнодушкого о том, что христианства нет без Церк- вала. От этих неприятных мыслей проще ным будет, как всегда, поровну. Изменения будут происходить настолько постерасхождении нашего представления о формулировок типа «те, кто ассоциирует славия, вынесенное из Кремлевского пенно, что мы даже не будем этого заме-«православном народе» с реальным про- свой духовный путь с православием», дворца. Такая самоуспокоенность вредна чать (на официальном уровне), и будем центом членов Церкви в этом самом наро- чтобы оправдать этот чудовищный раз- вот чем. Каждый может у себя дома, где продолжать благодарить власть за подде. А эта проблема порождена тем, что рыв между реальным количеством членов все свои, расслабиться и вести себя, как держку и поддакивать ее рассуждениям о традиционных ценностях.

А теперь главное: я не считаю, что мармной не согласятся те, кто предпочитает дупреждал, что в мире мы будем иметь скорбь. Он сказал, что Евангелие должно быть проповедано всем народам, но не сказал, что оно должно быть инструменмере сил жить в соответствии с тем, что взволнованная благочестивая интелли- роге, и до воцерковления им остается том в руках власти мира сего. И, может он там читает – Вася баптист. Нету Васи генция, съехавшись со всех концов стра- шаг. Есть атеисты либо агностики, созна- быть, при более стесненном положении на собраниях невесть сколько, либо он в ны, заполнила зал. И все мы вместе, Цер- ющие некую собственную причастность к Церкви в государстве и в обществе «земная составляющая» Церкви, не так даже если баптисты его и крестили когда- тельно, что власть. Столько прекрасных дрея Рублева, Достоевского и Ахматову, вольно ощущая себя у себя дома, сможет то. А у нас вера в «80% православных» слов о традиционных ценностях и их не- Есть люди религиозно индифферентные, качественно измениться в лучшую стороразве что еще только в догмат не возве- преходящем значении, о взаимодействии но нуждающиеся в бюро культовых услуг ну. И если это произойдет, легче будет ради всеобщего блага, о всемерной под- для определенных случаев жизни. Всех их сделать шаг тем, кто стоит на пороге во-Посчитаем тех, кто хотя бы не реже держке разумного, доброго, вечного. Вот в свете нашей постановки вопроса объ- церковления. В особенности легче станет единяет одно: отсутствие гарантированно тем, кого сейчас отталкивают от Церкви В этом зале даже в голову не придет, устойчивого отношения к православной связанные с ней явления политического этого числа тех, кто заодно верит в пере- что реальное количество прихожан хра- Церкви. Потому что они – это они, а Цер- характера. И, может быть, мы поймем, что селение душ, чистит карму, «отливает мов – два процента населения. Какая раз- ковь – это Церковь, и это разделение пра- надо больше заниматься проповедью, а испуг» у бабок. Потом тех, кто напрочь ница, сколько там процентов, когда мы вильно как с позиции самоопределения не почивать в «православной стране» на игнорирует Великий пост, пост в среду и собрались в Кремле, и нам сам Президент каждого человека, так и с точки зрения всём готовом. И тогда – вот она, оптимипятницу (см. 69 апостольское правило). хорошие слова велел передать. И уезжа- церковных канонов. И на их отношение к стическая мечта – может быть, количе-Потом тех, кто сожительствует с кем попа- ем оттуда в уверенности, что живем мы в Церкви могут влиять те или иные факто- ство членов Церкви в России вырастет ло и не переживает по этому поводу. И православной стране, что если и остались ры. Что, собственно, сейчас активно и еще на процент от населения. Или даже на два. Ведь это была бы огромная побе-Не хочу здесь гадать, были ли кем-то да – если бы наше число умножилось в

Может, ради этого Господь и попустил

http://www.pravmir.ru/opyt-prorochestva/

18 сентября 2012 года начался Перво- венство Приморской митрополии, а также дители государственных структур При- наших первопроходцев. Сегодня Владиво- зации жизни духовной, тогда у нас многое святительский визит Святейшего Пат- губернатор Приморского края В.В. Мик- морского края. риарха Московского и всея Руси Кирилла пушевский, глава администрации г. Вла-Святейший Патриарх Кирилл прибыл губернатор Приморского края И.В. Мосто- частности, сказал: из Японии в аэропорт Владивостока Кне- вич, председатель Думы г. Владивостока вичи, где Его Святейшество встречали В.М. Розов, войсковой атаман Уссурий- всех жителей Приморского края. Радуюсь митрополит Владивостокский и Примор- ского казачьего войска О.А. Мельников, возможности впервые в качестве Патриар- становился также духовным центром, — востока, а затем совершит малое освящеский Вениамин, епископ Уссурийский и.о. командующего Тихоокеанским фло- ха вступить на землю, которая мне знако- каковым он уже является, но в еще боль- ние нижней церкви Казанского собора г. Иннокентий, епископ Находкинский и том А.В. Рябушкин, заместитель команду- ма. Эта земля отмечена многими замеча- шей мере. Потому что когда мы соединяем Находки. Преображенский Николай, епископ Арсе- ющего Тихоокеанским флотом по воспи- тельными усилиями миссионеров, которые наши усилия по обустройству жизни ньевский и Дальнегорский Гурий, духо- тательной работе А.В. Зеленский, руково- насаждали здесь Православие, усилиями внешней жизни — с усилиями по органи- и всея Руси

ясно показал всему миру возможности ского края и над городом Владивостоком». «Я хотел бы сердечно приветствовать Приморского края и города Владивостока.

сток становится очень важным центром — получается, мы становимся сильными и В кратком интервью представителям политическим, экономическим, культур- успешными. Пусть благословение Божие дивостока И.С. Пушкарев, вице- СМИ Святейший Патриарх Кирилл, в ным, социальным, и прошедший саммит пребывает над всеми жителями Примор-

Завтра Святейший Владыка посетит Я хотел бы пожелать, чтобы этот город Покровский кафедральный собор г. Влади-

Пресс-служба Патриарха Московского

## Вера Церкви

#### Христос Яннарас

(Продолжение. Начало в №27-40)

Речь идет не об интеллектуальной и спекулятивной связи: человек не просто зритель, наблюдатель, истолкователь мира, но существо, непосредственно познающее мир через пищу, усваивающее и преобразующее материю мира в плоть своего собственного тела. Лишь в этой органической сопричастности миру реализуется человеческая жизнь.

Специфическим моментом состояния человека до грехопадения является то, что принятие пищи, обеспечивающее поддержание жизни, не просто создает реальную связь и общение с миром, но также реальную жизненную связь с Богом. Именно Он дарует человеку пищу, все эти плоды и злаки земные, как предварительное условие жизни. Каждое вкушение пищи есть дар Божий, благословение Божие - то есть проявление отношения Бога к человеку, реализация жизни как отношения. Эта существовавшая в раю связь между человеком и его Творцом носит не моральный или религиозный характер, то есть реализуется не посредством соблюдения закона или совершения жертвоприношений и молитвословий. Напротив: то, что воспринимается как реализация отношения и общения с Богом, есть сама жизнь человеческая в своей непосредственной данности, то есть вкушение пищи - еда и питие. Мы вновь встречаемся с таким пониманием

в Евхаристии Церкви, где общение человека с Богом - общение в "Плоти Христовой" - вновь реализуется через принятие пищи. Человек вкушает пищу - в виде ее существенных элементов: хлеба и вина, - и это вкушение становится общением, одновременно ипостасным и Бого-человеческим: он вкушает Тело и Кровь Христовы. Эта пища является жизненосной, а ее принятие - Божественным Причастием. Человек существует не благодаря пище как таковой, но потому, что благодаря ей возможно его отношение и общение с Богом. Пища есть дар Божественной любви, поскольку истоки нашей жизни и личностного бытия - не в способности природы поддерживать эфемерное существование за счет питания, но в нашем общении с Богом. Однако это общение неизбежно выражается в естественном акте вкушения хлеба и вина. Причастность жизни по образу Царства представляет собой не переход в "иную" жизнь, но обретение нетленности в этой жизни, реализующейся как общение через вкушение пищи. Вот почему Царство Божие часто уподобляется в Новом Завете трапезе, приготовленной Богом: "Да ядите и пиете за трапезою Моею в Царстве Моем" (Лк.22,30).

жизни - "истинной жизни", нетления и бессмертия, дав им материальный мир и пищу, через которые они могли вступить в общение с Ним. Но жизнь как отношение и общение есть в любом случае плод свободы. Не существует истинного единения в любви, которое было бы обязательным или навязанным извне. Это означает, что в райском состоянии первые люди обладали возможностью и другого употребления свободы возможностью разорвать экзистенциальную связь с Богом и перейти на автономное существование. черпающее жизненные силы лишь в собственной тварной природе.

тексте через символ "древа познания добра и зла" (Быт.2,9 и 2,17) - также одного из райских деревьев, но исключенного из адресованного человеку благословения Божия: через вкушение его плодов нельзя причаститься Богу. Это дерево воплощает усваивать пищу и, следовательно, реализовать свою жизнь, но не в единении с Богом, а независимо, помимо Бога - то есть питаться исключительно ради самосохранения, ради биологического выживания. В этом случае человек существует уже не как личность, чья жизнь ипостазирована в отношениях любви, но как природный индивидум, как экзистенциальная монада, живущая лишь за счет собственных сил и энергий, собственных функций, присущих твари.

Бог запрещает первым людям вкушать плоды "древа познания добра и зла". Означает

столкновения с этическими дилеммами и тика усматривает в образе змея самого являло собою личностную неповторимость; удержать их в одномерном нравственном дьявола, или Сатану, который являет собой в нем выражался динамический призыв к одно уточнение: термины "добро" и "зло" ную Ангелам Господним, сотворенным любви. Ощущение и стыд наготы, напропередают в данном контексте нечто иное, прежде мира и призванным служить Богу, чем связанные с ними в современном языченные категории, указывающие на правила морали, или же юридические нормы, отделяющие "социально полезное" "социально вредного". Здесь, как и вообще в Священном Писании, терминами "добро" и "зло" обозначается возможность жизни, с Священном Писании (языке архетипов, а одной стороны, и удаление от жизни, то не понятий), женщина есть образ природы, есть вероятность смерти - с другой. Бог разъясняет это первым людям, предупреждая: "А от древа познания добра и зла, не ды и логоса, женского и мужского начал, С другой стороны, христианский святой, ешь от него; ибо в день, в который ты вку- отражено не ценностное различие, но челосишь от него, смертию умрешь" (Быт.2,17).

В приведенных словах Бога - не угроза кары, но предупреждение и предостережение. Если люди вкусят от "запретного" плода, они не просто уклонятся с правого пути или же нарушат установление, данное им "свыше". Дело в другом: в результате окажутся нарушенными предварительные условия жизни, что повлечет за собой смерть. То будет попытка реализовать жизнь не в соответствии с конституирующим ее способом бытия (то есть тринитарным образом единения в любви), но диаметрально противоположным способом, то есть лишь за счет тварных и, следователь-



Бог даровал первым людям возможность но, эфемерных возможностей собственной природы. Этот способ основывается на представлении, что индивидуальная природа содержит в самой себе собственную причину и цель.

Итак, "добро" и "зло" не просто образуют здесь понятийную оппозицию, когда "зло" не более чем простое отрицание "добра". но противопоставляются друг другу в более глубоком смысле. Речь идет 0 "хорошем" ("добром") и "плохом" ("злом") ние" (Быт.3,7). Между тем вплоть до моспособах реализации жизни: вот дилемма, перед которой очутились первые люди "Злой" способ соблазняет возможностью автономии, при которой тварь якобы содер-Эта возможность выражена в библейском жит в самой себе свою причину и цель другими словами, возможностью самостоятельно вознестись в ранг божества, самообожиться. Но это ложная надежда, самообман, принимающий отрицание жизни и путь к смерти за подлинную жизнь. Библейский текст выражает справедливое желане что иное, как возможность человека ние Бога отвратить людей от познания им взглядом он словно "объективирует" смерти, ибо это познание необратимо и, будучи однажды приобретенным, не поддается запоздалым попыткам ограничить его трагические последствия.

> Тем не менее, первые люди предпочли "зло", то есть путь смерти. Указание библейского текста на Божественное преду- ловек. И я защищаюсь стыдом, я прикрыпреждение подчеркивает тот факт, что вы- ваю свою наготу, чтобы сохранить соббор был сделан сознательно, что люди ственную личность, чтобы укрыться от чубыли полностью осведомлены о его по- жого взгляда и не превратиться в объект, следствиях. Однако тут присутствует одно служащий удовлетворению чужой эгоистисмягчающее обстоятельство: люди были ческой похоти. соблазнены ко злу змеем - этим архетипи-

смерть, которую она первая выбрала добровольно.

Прежде всего змей соблазняет женщину. Здесь символика также не случайна. На языке жизненных символов, обычном в естества, в противоположность мужчине веческий опыт относительно естественного пути реализации жизни. Природа обладает "женской" предрасположенностью к воплощению жизни, но для этого ей необходимо семя логоса. Без соединения мужского и чем возможность, отнюдь не экзистенциальный факт; но и слово, не воплощенное в естестве, - всего лишь абстракция, лишенная ипостасной реальности.

Итак, именно женщина первой поддается соблазну изменить путь жизни - поддается как раз потому, что воплощает в себе не естества. Если же любовь личности подчичисто умозрительную, но вполне реальную, няется (хотя бы частично) индивидуалистиестественную возможность жизни. Слова, с которыми змей обращается к ней, обнажа- го существования, то она превращается в ют логику извращения "добра" со стороны падшего логоса, стремящегося обмануть страсть. В результате природа дробится на природу, извратить самую возможность множество индивидов, каждый из которых жизни: "И сказал змей жене: подлинно ли живет лишь для себя - индивидов, веросказал Бог: не ешьте ни от какого дерева в ломных по отношению друг к другу и оспараю? И сказала жена змею: плоды с дерев мы можем есть; только плодов дерева, которое среди рая, сказал Бог, не ешьте их и не прикасайтесь к ним, чтобы вам не умереть" (Быт.3,1-3). Тогда змей не настаивает более на своей грубой клевете и решительно отказывается от нее - однако, для того, чтобы тут же перейти к следующей уловке: "И сказал змей жене: нет, не умрете; но знает Бог, что в день, в который вы вкусите их, откроются глаза ваши, и вы будете, как боги, знающие добро и зло" (Быт.3,4-5).

Здесь библейский образ обретает завершенность: перед этим искушением - стать "как боги" и достигнуть само-обожения женщина не в силах устоять. Природа решается на попытку жизненной автономии; первые люди возгораются жаждой независимости и экзистенциальной самодостаточности.

#### Последствия грехопадения: нагота

Так свершилось грехопадение человека. Говоря о грехопадении, мы имеем в виду не просто понижение ценностного уровня, но изменение образа бытия, извращение жизни. Библейский текст обрисовывает этот экзистенциальный перелом и его последствия в емких и точных образах.

Первым следствием греха явилось ощущение наготы: "И открылись глаза у них обоих, и узнали они, что наги, и сшили смоковные листья, и сделали себе опоясамента грехопадения "были оба наги, Адам и жена его и не стылипись" (Быт 2.25). Что же означает это ощущение наготы, этот стыд наготы, сопровождающий грех? В нем выражается осознание того факта, что устремленный на меня взгляд принадлежит не любящему и любимому существу, к которому я питаю полное доверие, но чужому. В этом взгляде нет, любви; чужой человек смотрит на меня лишь как на объект собственных желаний и вожделений. Своменя, превращает в некое безличное существо, лишая меня моей неповторимой, глубочайшей единственности. Ощущение наготы означает разрыв личного отношения, отрицание любви, потребность в самозащите от опасности, которую с этого момента воплощает в моих глазах другой че-

ли это, что Он желает уберечь людей от ческим символом зла. Церковная герменев- До грехопадения все человеческое тело пространстве? Здесь необходимо сделать личностную, духовную экзистенцию, подоб- жизненному единению, к самоотдаче в тив, возникают в тот момент, когда жизнь но экзистенцию мятежную, отрекшуюся от перестает стремиться к самоосуществлеке относительные понятия. Это не отвле- жизни, осужденную умножать в мире нию в любви и целью ее делается индивидуальная самодостаточность - удовлетворение потребностей и вожделений индивида. Вот почему после грехопадения лишь истинный эрос вновь превращает наготу в выражение доверия и высшей самоотдачи, избавляя ее от бремени стыда. "В подлинной любви душа скрывает тело", - говорил Ницше, при всем своем воинствующем ателогосу. В этом противопоставлении приро- изме никогда не терявший чувства истины. Исаак Сирин, дополняет эту мысль: "Любовь не знает стыда... Любовь не ведает стыда по природе и забывает о сдержан-

Ощущение наготы и стыд наготы - наиболее ясное свидетельство того искажения, женского жизнь невозможна. Без вмеша- которое претерпела человеческая природа тельства слова (логоса) природа - не более в результате грехопадения. Образ Божий, запечатленный в человеке, оказался униженным и извращенным (однако не был разрушен совсем). Этот образ выражается в личностном, троичном образе бытия, в личностной любви, которая только одна и может воссоединить жизнь, волю и энергию ческой потребности автономного природноинстинкт, неразумное влечение, слепую ривающих друг у друга право на жизнь.

#### Чувство вины

Другое следствие греха, выраженное языком библейских образов, - чувство вины и связанная с ним попытка самооправдания. Первые люди слышат шаги и голос "Господа Бога, ходящего в раю во время прохлады дня", и их охватывает страх страх настолько сильный, что они поспешно скрываются "от лица Господа Бога между деревьями рая" (Быт.3,8). Тогда Бог призывает Адама, допытываясь о причинах его испуга, и тот ссылается на свою наготу. Даже перед лицом Бога он теперь чувствует себя нагим, даже взгляд Бога кажется ему угрозой, посягательством на его индивидуальность. Господь перестал восприниматься Адамом как близкий и возлюбленный, а отношения с Ним утратили любовный и жизненный характер. Сам Бог превращается в глазах Адама в "чужого", в "иную", экзистенцию, одним своим присутствием грозящую умалить индивидуальную автономию человека. "Не ел ли ты от дерева, с которого Я запретил тебе есть?" - вопрошает Бог. В ответ Адам спешит переложить ответственность на женщину: "Жена, которую Ты мне дал, она дала мне от дерева, и я ел". Тогда Бог обращается к Еве: "Что ты это сделала?" - и та, в свою очередь, оправдывается: "Змей обольстил меня, и я ела" (Быт.3,11-13). Совершенный грех проявляется в этих попытках самозащиты, в стремлении переложить ответственность на другого и оправдать самого

Если ощущение наготы и стыда обнаруживает утрату личностного образа бытия, то желание избавиться от ответственности и самооправдаться, связанные с чувством вины и страха, являются, скорее всего, признаками тревоги и тоски, вызванных потерей истинной, или вечной, жизни. Это страх смерти. Мы приходим к такому выводу не произвольно, но опираясь на критерии церковной интерпретации библейских образов. Зададимся вопросом: чего боится Адам, прячась от лица Божия? От чего он защищается, сваливая ответственность за грех на жену? Что это - страх какой-либо внешней угрозы, предчувствие объективной опасности? Но ведь у него отсутствует опыт подобных переживаний и, с точки зрения логики, страх должен быть ему столь же неведом, как и ребенку, тянущему руку к

(Продолжение в №42)

## История Православной Церкви

Дворкин Александр Леонидович. (Очерки по истории Вселенской Православной Церкви)

(Продолжение. Начало в №27-40)

Христиане могли требовать веротерпимости либо во имя истины, либо во имя свободы совести. Но так как для римлян одним из критериев истины была давность - христианство, новая религия, автоматически становилось религией ложной. Столь важное для современного человека право свободы совести в то время не существовало и в помине. Только государство, а не индивидуум, имело право устанавливать и узаконивать религиозные культы. Восставая против государственной религии, христистановились виновными в государственном преступлении - принципиально становились врагами государства. И при таком взгляде на христианство можно было особенным образом понять ряд черт их жизни: их ночные собрания, их ожидание царя, уклонение некоторых из них от военной службы и прежде всего их отказ от принесения жертвы императору.

Христиане отказывались от выполнения этого самоочевидного, простейшего гражданского долга. Начиная с апостола Павла, они утверждали свою лояльность, ссылаясь на свои молитвы за Императора, за власть и за родину. Но они отказывались признать Императора "Господом" и совершить хотя бы внешнее поклонение идолам. ибо они знали лишь единого Господа, Иисуса Христа. Христиане принимали и государство, и общество, но лишь в той мере, в которой они не ограничивали Господство Христа, не заглушали исповедания Цар-

Царство Божие пришло и открылось в мире, и отныне оно одно есть единственное мерило истории и человеческой жизни. По существу, христиане своим отказом показывали, что они - почти одни во всем тогдашнем чрезвычайно религиозном мире верили в реальность идолов. Почитание идолов означало власть диавола, оторвавшего мир от знания единственного истинного Бога и заставившего его почитать истуканов. Но Христос пришел, чтобы освободить мир от этой власти. Язычество оживало в своем истинном религиозном значении как царство лжи, как бесовское наваждение, с которым христиане вступали в смертельное единоборство.

Христианство явилось переворотом в истории мира: оно было явлением в ней Господа для борьбы с тем, кто узурпировал Его власть. Церковь стала свидетельницей Его пришествия и присутствия. Именно это она провозгласила всему миру.

2. 16 июля 64 г. в Риме разразился невиданный по своей силе пожар, от которого выгорела большая часть города. Подозрения в поджоге пали на императора Нерона, который к тому времени утратил большую часть своей первоначальной популярности и был известен самыми сумасбродными выходками. Чтобы снять подозрения с себя, Нерон объявил о вине христиан. Следовательно, к тому времени они были уже достаточно известны.

не для общего блага, а для удовлетворе- стианской традиции IV в., Домицилла была дическая база для гонений на христиан-

ния жестокого каприза одного".

К его времени в общественном мнении укоренилось убеждение, что на своих ночных встречах христиане занимаются кровосме-Мнение это, скорее всего, было вызвано неправильно истолкованными слухами о всеобщей любви, о том, что христиане

Гонение Нерона при всей его жестокости и кровопролитности было ограничено пределами Рима и не было вызвано идеологическим конфликтом между Церковью и Государством: просто Нерону нужно было обвинить кого-нибудь в пожаре. Тем не менее это создало прецедент: магистраты приговаривали христиан к смерти лишь за то, что они были христианами, а не по какойлибо иной причине.

Гонение прошло довольно быстро, внешне положение успокоилось. Однако, скорее всего, давление на Церковь продолжилось, и, без сомнения, некоторые христиане заколебались. Появились первые отпавшие. Наверняка, многие иудеи и язычники, ранее спокойно исповедовавшие легальный иудаизм и затем присоединившиеся к Церкви, начали испытывать сомнения в своем решении. Именно к таким людям обращено "Послание к евреям". Его анонимный автор, который, по всей видимости, принадлежал к кругу апостола Павла, призывает колеблющуюся римскую общину помнить о незавершенности иудаизма и об исполнении его в христианстве на основании того, что Христос является единственным Сыном Божиим. Автор призывает римских христиан не забывать примера своих прежних наставников и сохранять верность наставникам нынешним, не прекращать заботу о заключенных братьях и ободряться тем, что в казнях христиан наступило затишье.

Второе известное гонение произошло во время правления Домициана (81-96 гг.). Если не считать Калигулу и Нерона, императоры, как правило, успокаивали чрезмерный энтузиазм ряда своих граждан и не



давали им оказывать себе божественные почести. Домициан ввел новый порядок: он провозгласил себя "владыкой и бо-Историк Тацит, писавший об этом эпизоде ствовал обычай клясться "гением импера- ший при Домициане, более не возобновчерез пятьдесят лет, не верил, что тора". Теперь эта клятва была введена в лялся. Именно от высокочеловечного Трая-"зловредная секта христиан" была виновна качестве официальной процедуры. У нас на христиане, казалось, могли ожидать в пожаре, хотя и не видел ничего плохого в существует достаточно свидетельств, что только самого хорошего. Но, увы, выходило казни представителей отвратительной ан- новые требования вызвали кризис среди так, что они были заинтересованы в том, тисоциальной группы, повсеместно ненави- иудеев. Весьма вероятно (хотя у нас нет чтобы римский престол занимали люди димой за свои пороки. Но, как подчеркивал такого же количества данных), что такой же недостойные. Наилучшие императоры об-Тацит, эта казнь все же должна была бы кризис новые правила вызвали и среди ращали серьезное внимание на ход госубыть законной: "Сначала были схвачены христиан. Согласно Диону Кассию - грече- дарственных дел, а это-то и отзывалось те, которые признавали себя христианами, скому языческому историку III в., - несколь- неблагоприятно на христианах. Последоваа затем, по их указанию, захвачено было ко высокопоставленных римлян из око- тельно проводимый принцип регулярности множество лиц, которых и уличали не лоиудейских кругов были обвинены в делал само существование христиан нестолько в поджоге, сколько в ненависти к "атеизме" и подвергнуты юридическим пре- дозволенным и создавал для христианства человеческому роду. И хотя эти люди и следованиям. Так был казнен Флавий Кли- положение: non licet esse vos - вас не должбыли виновны, но они возбуждали к себе мент - консул 95 г., а его жена Домицилла но существовать. Именно в царствование жалость и сострадание, потому что гибли была отправлена в ссылку. Согласно хри- просвещенного Траяна была создана юри-

христианкой, и, возможно, формула ство, которая и применялась во все послеатеизм и иудейские симпатии" в устах Дио- дующие времена. При нем в первый раз' на - просто вежливый эвфемизм, чтобы не сказать "христианство".

сительством (инцестом) и каннибализмом. В правление Домициана по тому же обвинению был казнен также и другой видный римлянин - Акилий Глабрион - консул 91 г. Бывший консул был приговорен к смерти в называют друг друга братьями и сестрами, цирке и погиб в бою гладиаторов, сражаясь с мечом в руках. Так как Церковь безоговорочно осуждала бои гладиаторов, сам факт, что Глабрион принял в нем участие, свидетельствует против того, что он был христианином. Однако не исключен факт, что он, не будучи формально христианином, проявил к новому учению достаточно активный интерес, чтобы подставить себя под удар Домициана.

> С гонением Домициана церковное предание связывает ссылку на остров Патмос апостола Иоанна Богослова. Об этом говорится у Евсевия, который ссылается в этом случае на св. Иринея Лионского. Предание о том, что уже при Нероне апостол Иоанн был привезен в Рим и, брошенный там в котел с кипящим маслом, остался невредимым, можно найти у Тертуллиана. Книга откровения св. Иоанна, где обличается идолопоклоннический Рим, гонящий Церковь, где он называется багряной женой, упившейся кровью святых, возможно, отражает положение того времени в церквах Малой Азии.

После убийства Домициана все гонения прекратились и сосланные были возвращены в Рим. Церковь смогла вздохнуть с облегчением.

3. До сих пор все гонения были как бы случайными, спорадическими. Надежда на мирное разрешение конфликта между Церковью и государством, конфликта, который многие христиане считали недоразумением, продолжала существовать.

Наступил следующий, ІІ век. Он стал золотым веком римской истории - "веком Антонинов", самым блистательным периодом в истории Римской империи. Все пять императоров этой эпохи (Нерва, Траян, Адриан, Антонин Пий, Марк Аврелий) оставили по себе память как самые лучшие императоры, цвет кесарей. Помимо своих выдающихся государственных качеств, императоры-Антонины выделялись своим весьма обаятельным характером и высоким нравственным обликом. Они пользовались искренним всенародным почитанием и любовью. И вот при лучших императорах, когда как будто достигли торжества все нравственные ценности греко-римского мира, конфликт Империи с христианством и приобретает все свое трагическое значение. Именно в этот период в глазах правительства снимается тот "покров иудейства", который доселе прикрывал христианство. Отныне его повсеместно признают за самостоятельную секту.

гом" (dominus et deus) и объявил всех, не Императору Траяну (98-117) претило, когда принимающих участия в собственном куль- его культ превращали в обязательный тест те, изменниками. К тому времени уже суще- на лояльность, поэтому кризис, происшед-

был издан эдикт, надолго определивший неправоспособное положение христиан в Римской империи. Он был создан в ходе переписки (111-113 гг.) императора со своим другом Каем Плинием Секундом, более известным как Плиний Младший, - имперским наместником (проконсулом или губернатором) провинции Вифинии в Малой Азии. В письме к Траяну Плиний запросил его совета о линии поведения с христианами и о той процедуре, к которой ему необходимо прибегать в отношениях с ними. Его письмо содержит очень много ценных сведений о христианах того времени. В Вифинии, по всей видимости, христианство было уже весьма распространено, причем не только в городах, но даже и сельской местности. Языческие храмы опустели, мясо идоложертвенных животных превратилось в неликвидный товар. Таким образом были затронуты местные интересы, и представители "пострадавших направили жалобы Плинию. Тот немедленно принял меры: ряд христиан, не имевших римского гражданства, был казнен, в то время как христиане - римские граждане были отправлены в Рим на суд. Плиний знал, что прецедент с казнью христиан лишь за принадлежность к этой секте уже существовал, так что у него не было сомнений, что он поступает законно и правильно. Однако у него возникли затруднения с юридической формулировкой, по которой можно было бы определить их преступление. Прояснению этого вопроса и было посвящено его письмо Траяну.

Плиний спрашивал императора, можно ли считать юридической виной просто исповедание христианства, или считать их ответственным и перед законом, только если они обвинялись в пороках, обычно связы-

ваемых с принадлежностью к этому "грубому и безмерному суеверию". Губернатор Вифинии интересовался, следует ли смягчать наказание в случае молодости или болезни обвиняемого и можно ли считать преступную принадлежность к христианству прощенной, если уличенный в ней человек отречется от этого учения. Плиний не сомневался в правильности применения смертной казни к христианам, так как обвиняемые упорствовали в своем заблуждении и отказывались от него отречься, что в его глазах было еще хуже, чем сама принадлежность к христианству. Но следствием этого подхода было весьма утомительное для губернатора возрастание числа обвинений, причем исходящих не просто от официальных информаторов, но и от анонимных доносчиков. По рассмотрении дел обвиняемые либо вообще отрицали свою принадлежность к христианству, либо признавали, что были христианами в прошлом (в некоторых случаях двадцать лет назад). но давно уже порвали с ним и доказали это, принеся в жертву ладан и вино перед

образом императора и богов и похулив Христа. Однако эти допросы отпавших христиан показали, что слухи о различных извращениях, практикуемых в христианских собраниях, были ложными. Обвиняемые показали, что "в известные дни рано утром они сходились вместе и пели песнь Христу. как Богу, что во имя религии они обязывались (т.е. крещальные обеты? - А.Д.) не на преступление какое-нибудь, но к тому, чтобы не красть, не грабить, не прелюбодействовать, честно держать свое слово и возвращать вверенные залоги, что после этого они расходились и затем собирались снова для вкушения пищи, впрочем, обыкновенной и невинной, а не убиенных младенцев (видимо, слухи о каннибализме и кровосмесительстве были известны Плинию. - А.Д.).

(Продолжение в №42)

Редактор: Протоиерей Максим Липунов Выпуск подготовила: И.Н. Андраханова Электронная почта: lipunov.net@mail.ru Сайт прихода: kuz.prihod.ru Адрес:

654250, Новокузнецкий р-н, пос. Кузедеево, ул. Советская, 25. Тираж: 300 экз.

#### УВАЖАЕМЫЕ ЧИТАТЕЛИ!

Просим Вас не употреблять эту газету в хозяйственных нуждах. Если она стала Вам не нужна, отдайте её другим людям, если стала ветхой, сожгите.