# **СВСТ**При вели лите посе ТТО ТО ТО

Газета православного Прихода храма святого великомученика и целителя Пантелеимона поселка

КУЗЕДЕЕВО

Издаётся по благословению Высокопреосвященнейшего Аристарха, митрополита Кемеровского и Прокопьевского

№ 49 июнь 2013 г.

# **TPASOGASIA**

И свет во тьме светит, и тьма его не объяла. (Евангелие от Иоанна гл. 1, стих5.)



# Поздравляем всех учеников с окончанием учебного года!

#### В номере:

- ◆ Воскресная школа.Фоторепортаж с.2-3
- ♦ Св. равноапп. Кирилл и Мефодий с.4
- ◆ Современные грехи с.5
- ◆ Подготовка к молитве с.6

История Православной Церкви с.7-8

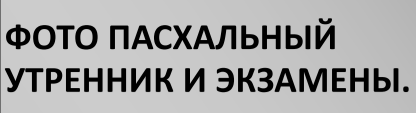


Закончился еще один учебный год в нашей воскресной школе. Ребята стали старше и умнее. Много интересного и полезного они узнавали на занятиях, которые для них проводили педагоги школы: протоиерей Максим Липунов (Закон Божий, Новый Завет, Катехизис), Вдо-Раиса венко Николаевна (церковно-славянский язык, литургика), Гранкина Олеся Валерьевна (пение), Крашенинина Светлана Петровна (организатор мероприятий), Ин-Татьяна Егоровна жеватова (Жития Святых). У детей был очень насыщенный учебный год. Кроме занятий ребята отмечали великие православные праздники, такие как Рождество Христово, Пасха и День славянской письменности и культуры.

О последнем празднике хочется рассказать поподробнее. День славянской письменности и культуры подготовила и провела организатор мероприятий в Воскресной школе Крашенинина Светлана Петровна. Она рассказала краткое житие святых равноапостольных Кирилла и Мефодия, об их миссионерском подвиге среди славян и о его значении для славянских народов. Далее была проведена викторина среди учащихся Воскресной школы, приуроченная к Дню славянской письменности и культуры. Викторину подготовили и провели духовник Воскресной школы протоиерей Максим Липунов и директор Вдовенко Раиса Николаевна. По окончании викторины дети получили призы ОТ благотворителей. Главными призами стали две электронные книги и фотоаппарат.

У ребят начались долгожданные каникулы. Желаем им хорошо отдохнуть, подрасти, набраться сил для нового учебного года!

выход











## Распространение христианства между славянскими народами святыми Кириллом и Мефодием

В то время как Цер-Западная малопомалу удалялась от союза с Церковью Восточной, последняя была утешена присоединением к ней племен славянских. Просветителями народов главным образом были двое достопамятных иноков, святые Кирилл и Мефодий.

Они были родные братья и происходили от солунского вельможи. Кирилл (до монашества Константин) воспитывался при константинопольском дворе вместе с малолетним императором Михаилом III. У знаменитого Фотия он учился словесным наукам и логике, потом слушал философские и математические науки. По своему

правителем греческой области. Но потом также мали проповедь Христову. оставил свет и, удалившись с брав Моравию.

первый стал заботиться об обра- составленную составили славянскую азбуку, пе- епископом



образованию, дарованиям и покро- ные чтения Нового Завета, Паре- что Мефодий не исповедует проис- служение латинским. вительству при дворе Кирилл мог мейник, Псалтирь, Часослов, Слу- хождения Святого Духа и от Сына и

они посланы были для той же цели с мощами святого Климента, но не в непосредственной зависимости в ней славянское Богослужение. застали его в живых. Папа Адриан от папского престола, но вскоре Карл Великий, покорив моравов, принял их благосклонно и одобрил Моравия была покорена и разделе- чинить себе все славянские Церкщении их к христианству. По его службу. Святой Кирилл скончался Следы епископий исчезли. Мора- Кирилла и Мефодия, и заменить в желанию, епископ Зальцбургский и схимонахом в Риме, а Мефодий вию сначала папа причислил к них славянское Богослужение ла-Пассавский отправили к ним мисси- возвратился к славянам. Возник- округу епископа Пассавского, а по- тинским. Впрочем, труды славянонеров. Но немецкие миссионеры, шие междоусобия в Моравии заста- том Пражского. По смерти святого ских просветителей не погибли го успеха. Их безуспешность, а еще дия весьма благосклонно и испро- мой Моравии в г. Ольмюце. более ненависть к немцам, побуди- сил ему от папы сан архиепископа ли моравского князя Ростислава в Паннонского. Раздраженное этим шло в Богемию. Богемский князь, ними христианства. Русская Цервянский язык. Император Михаил III полка и довело его до заточения. анством. Мефодий крестил Борис Патриархом Фотием назначили Но папа Иоанн VIII подверг свое- воя со всею его дружиной. Под рупослать к ним Кирилла и Мефодия. вольных епископов запрещению ководством святого Мефодия Бори- rudakov kratkaya istoriya tserkvi 39 Перед отправлением своим в Мо- совершать службу, а Мефодию воз- вой с супругой своей Людмилой равию, святые Кирилл и Мефодий вратил прежнюю власть и даже по весьма усердно трудились над расдля большего успеха проповеди просьбе моравов объявил его архи- пространением Церкви Христовой в Моравским. ревели на славянский язык избран- немецкие епископы донесли папе, жизни удалились в монастырь. По

Скоро своем народе и под конец своей

удалении их богемцы разделились на две партии: партию христиан и язычников. Во главе первой стоял внук Боривоя, святой Венцеслав, во главе второй – младший брат Венцеслава, Болеслав. Последний умертвил своего брата и ревностно начал истреблять христиан в Богемии; но Оттон I, германский император, силой оружия принудил его оставить христиан в покое. При Болеславе II Благочестивом христианство наконец восторжествовало над язычеством в Богемии, и в Праге (973) была с дозволения папы учреждена архиепископия. Но это дозволение стоило Богемии недешево: они обязаны были заменить славянское Бого-

Из Богемии христианство пробы достигнуть блестящего положе- жебник, чины таинств с чином по- не признает власти папской, поче- никло в Польшу. Польский князь ния в свете; но он вступил в духов- гребения, Октоих Дамаскина. При- му и распространяет славянскую Мечислав, женившись на богемской ное звание, был библиотекарем и быв с такими пособиями в Мора- службу. Папа, запретив славянское княжне Домбровке, крестился в 966 исправлял должность учителя фи- вию, они учредили Богослужение Богослужение, вызвал Мефодия в году и тогда же учредил епископлософии. Мефодий после домаш- на славянском языке, основали Рим. Мефодий явился и, оправдан- ство Познанское. Но связь Польши него воспитания поступил в воен- школы и стали поучать народ Хри- ный на Римском Соборе, возвра- с Восточной Церковью была непроную службу и несколько лет был стовой вере на понятном для всех тился с прежними правами в Мора- должительна. По смерти Домбровславяно- языке. Моравы с радостью прини- вию. Тогда немцы постарались вой- ки, Мечислав вступил во второй ти в расположение Святополка и брак с дочерью маркграфа Дитриха Но появление греческих пропо- вооружили его против Мефодия. и признал над своей Церковью том своим на Олимп, проводил там ведников в Германии между славя- Среди апостольских трудов и скор- власть папы. Польша весьма охотвремя в посте и молитвах. В 858 нами не было приятно ни немецки- бей Мефодий скончался в апреле но подчинилась папскому престолу, году император отправил обоих ми епископам, ни папе. Папа Нико- 885 года. Учрежденное при Мефо- с редким усердием стала выплачибратьев для проповеди к хазарам. лай потребовал Кирилла и Мефо- дии архиепископство с тремя епи- вать десятину святому Петру и по-По возвращении из этой миссии дия в Рим. Они отправились к нему скопствами должно было состоять всюду уничтожила господствующее

Таким образом Рим успел подими славянскую на между богемцами и венграми. ви, основанные трудами святого не понимавшие славянского языка вили его со своими учениками уда- Мефодия ученики его были изгна- невозвратно. Перевод Священного и отправлявшие Богослужение на литься в Паннонию. Паннонский ны в Болгарию. В 1062 году основа- Писания, составленный ими для латинском языке, не имели никако- князь Коцел принял святого Мефо- на была епископская кафедра в са- моравов, достался руссам и более всего содействовал к скорому и Из Моравии христианство пере- мирному распространению между 863 году обратиться в Константино- немецкое духовенство вооружило вступив в союз с князем моравским ковь доселе с благоговением вспополь с просьбой прислать в Мора- против Мефодия германского импе- Святополком против немцев, полу- минает имена святых Кирилла и вию проповедников, знающих сла- ратора и моравского князя Свято- чил случай познакомиться с христи- Мефодия как своих просветителей.

> azbyka.ru/library/ -all.shtml

протоиерей Александр Рудаков

#### Протоиерей Виталий Шинкарь

# Существуют ли современные грехи?



и сами грехи нынче уже не те, что е Иоанна 2:16). Ничего не поменялось. раньше. Иные и в литературе не описаны, и даже названия им еще не Неизменны и принципы противостояпридумали. Об особенностях духовной жизни современного христианина размышляетпротоиерей Виталий Шинкарь.

Думаю, что «современные» грехи вряд ли существуют. Страсти у нас те же самые, что и сто, и тысячу лет назад. Просто мы можем не замечать, как старое приходит к нам под видом нового. моем любимом фильме «Револьвер», который я бы назвал духовным, есть замечательная мысль: чем древнее разводка, тем она удачнее действует. Все-все грехи, пороки и страсти человеческие в мире существуют давно, они описаны, но нам они то Интернет, или что иное. Грех просто стианина - суметь увидеть этот грех

заполонили небу!». тать

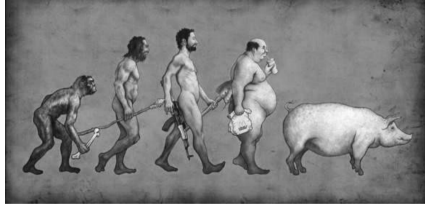
века подстерегает гораздо больше ёй и мерилом правды. На этих вирту- когда там и так полностью его публи- гом, перед Христом что у вас происхоискушений и соблазнов, нежели сто альных полях ломаются настоящие или двести лет назад. Телевидение, копья. Люди хамят друг другу, кричат, Интернет, модель поведения чело- оскорбляют. Как не вспомнить Писавека в обществе - буквально все ние: Мир - это «....похоть плоти, подышит грехом и склоняет к нему. Да хоть очей и гордость житейская....» (1-

> ния похотям и страстям. Увидеть их, вычленить, отсеять поможет одно очередная решительная попытка действительно встать на выбранный тобой путь христианской жизни. Современный мир уже и слов таких не знает и не понимает – страсть, похоть...

Не грешит праведник. Мы же, идущие по жизненному пути, часто спотыкаемся и падаем. Но это не самое страшное. Гораздо хуже, когда человек никубывает в состоянии, которое даже грехом назвать нельзя. Грех – это высого промах. Но промах – это удел стре- не нужно – сами падаем.

> делателей правило, шаблонные реннюю

жизнь? Лётчиков нет...



еще до погружения в него.

сознание. наше этот «zip» в корзину.

площадки социальных сетей дают всем нам огромный простор для слова. Трибуну получают, в том числе такие ничтожества и невежды, которых в реальной жизни никто бы и слушать не стал. Эта «свобода слова» формирует в нас простые и древние страсти: стать учителями жизни, судьями и чуть ли не вершителями судеб и разрешителями всех проблем жизни. «Я имею право говорить, я имею право судить и каз-Два», «Фабрика Звезд», «Слабое Зве-

Например, святые отцы пишут, что не поется о том, что он видит в современ- Мы должны пытаться сохранить запо- ности пробуждения. Сколько достойвсякий помысел нужно принимать. Вы- ном мире, есть замечательная фраза: ведь - так, как мы ее понимаем, как ных фильмов рождается даже в западражаясь современным компьютерным «...на каждой странице обнаженная чувствуем, как прозвучала она в Еван- ном языком, мы должны увидеть грех еще в <sub>Маха, я начинаю напоминать себе мо-</sub> гелии. Это единственное условие «Револьвер», состоянии «zip-архива», стучащегося в наха. Вокруг нет искушений, которым я нашего выживания. Сегодня этому «Неуместный Человек» и масса дру-Нельзя хотел бы поддаться». Проще говоря, нужно учить и себя, и окружающих, и гих. Они как бы говорят нам: «Человек, «распаковывать» его сразу. Любую высокое искушение приходит к челове- каждого человека в Церкви. Хранить а ты уверен, что ты вообще, понимамысль нужно сперва пощупать. И если ку, занятому высоким деланием. А люона смущает сердце, то и отправить дям деградировавшим, культурно опу- декалога, который первым делом при- ность, а не матрица? Вот ты ходишь в стившимся до самых низов, искушения ходит на ум современному человеку, а церковь, считаешь себя верующим, ты Интернет-пространство и особенно уже не нужны. Да и не нужно дьяволу так, как заповедано нам Христом. Я спокоен. А ты, вообще, понимаешь, что пытаться соблазнить тех, кто и так пре- должен хранить то, что я принял от это все, может быть, вовсе и не так?» бывает в соблазне. И это самое страш- Него в Евангелии, то, что я выбрал на В Евангелии мы находим тот же воное в состоянии современного челове- своем жизненном пути, то, через что я прос, ту же мысль, выраженную Хричества — настоящие искушения как понимаю жизнь святых и самой Церк- стом по отношению к фарисеям. раз кончились, а люди все падают.

Наши слабость и нерешительность сделали все сами, за всех бесов мира. хотя бы за рубль. И потом поднимать вас нет. У вас есть форма, внутри кото-Современный человек легко падает. А себя, зная, что встаешь на битву более рой нет ничего». когда начинает прозревать, то понима- сложную, встретишься с более трудны- Дай Бог, чтобы и в нас родился этот ет, что падение было состоянием жиз- ми ситуациями. Как христианину, мне вопрос. И чтобы мы познали настояни. Как можно было вляпаться в ЭТО? бы хотелось, чтобы эта духовная драка щие искушения. Это станет свидетельнить, я имею право вносить корректи- Чему я поддался? Картинке с голой случалась с людьми по-настоящему, ством того, что наша духовная жизнь вы в любую ситуацию». Этому же вто- бабой? Где же были те искушения, ко- чтобы искушения были настоящими, наконец-то началась. рит и современная медийная культура: торым «я хотел бы поддаться»? Ницше чтобы само слово «искушение» обрело

дельно популярны. того, что не интересуемся своим Бо- во-паразит, пустышка. Как и выраже-Тема всех передач гом, нашим Христом. Мы превратились ние «спаси Вас, Господи», которое даодна и та же – разру- всего лишь в одну из религий. Чем мы же составлено неправильно. Нельзя шить в людях дружбу, отличаемся от других? Спроси у совре- говорить «спаси Вас, Господи», это коллективизм, выне- менного прихожанина — как пришло звательный падеж! сти самую вонючую наше спасение, что такое Святая Трои- У меня была интересная ситуация в человеческой ца – и даже это не всегда услышишь. этом году. Пришла на исповедь замежизни на свет, расша- Современному человеку это малоинте- чательная старенькая женщина, сеисторические ресно. Слово Христа, Евангелие — ренькая такая, невзрачная. Обычный понятия правды и че- малоинтересно. Кого бесу искушать? набор: красила волосы, ногти... Я ее сти, сделать черное Ему уже не нужно в этом мире появ- останавливаю: «Разве это имеет отно-Считается, что в наше время чело- белым и наоборот, сделать меня судь- ляться. Чего ему идти на гей-парад, шение к духовной жизни? Перед Бо-

но», «Час Суда» и ваше самодовольство вопиет к небу; ся в нашей современной церковной другие, им же имя ле- ничтожество ваших грехов вопиет к жизни, я бы его вообще запретил. У нас «искушением» могут называть внеэфир и стали пре- Как христиане, мы деградировали до запное расстройство желудка. Это сло-



ка? Что ему делать в Интернете, 80% дит? Хотели вы своего Бога знать?» да не идет и ничего не делает. Он пре- которого забито «порнухой»? Искуше- Она говорит: «А что, это не грех – крания, брань духовная – для сильных сить волосы?» Я говорю: «Пока что я борцов. А современного человека не не вижу греха, о котором стоило бы кое состояние человека, совершивше- то, что бес – ветер валит. Нас и бороть разговаривать». Она говорит: «А Вы

в прелесть еще нужно попасть. То есть этом бедствии, дает нам шансы на ка- тоже не грех. «При чем здесь музыка?» выходит на новую плоскость, представ- это настолько высокое состояние, что кие-то прорывы, движения - чтобы мы – «Я люблю Deep Purple, Nazareth, ляется в новом контексте. Задача хри- попасть в него может только делатель. окончательно не пали, не опустились Queen». И тут я понял, что тоже люблю А среди нас до безобразия, до бесчеловечности. И эти группы... в этом я вижу огромную милость Бо- Почему я об этом вспомнил? Во мномало. Поэто- жию к нашему несчастному современ- гом какая-то музыка принесла в мир му и испове- ному человеческому роду.

ди наши, как Современный мир летит в тартарары. это совершенно очевидно. Передние вагоны поезда уже в пропасти. Мы, и пустые. А о может быть, еще не доехали до пропачем говорить сти, но уже видим, что творится впереесли никто ди. Мне кажется, что сегодня сбываетначать внут- святые — последние люди будут спасаться терпением. А больше у нас нивремена, совершить свой христианский щее. В одной из путь, сохранить Заповедь. Ничего дру- Современный мир, кроме сора и пошпесен Бориса Гребенщикова, в которой гого нам не предложат.

ви. Вот эту Заповедь нужно хранить.

передачи типа «Пусть Говорят», «Дом очень точно сказал: «Не ваш грех — истинный смысл. Потому что в том значении, в каком это слово употребляет-

знаете, я еще и музыку люблю». И, випреподаются в разных оболочках, будь ляющего в цель. Как говорят на Афоне, Господь нас всё еще поддерживает в димо, ждет, что я скажу, что музыка

> волну негатива, но, в то же время, эта музыка показала серьезные вещи. Все, что происходит в мире даже в области культуры, должно распахивать наше сердце. Вспахивать как ниву, на которой потом что-то сможет прорасти. Мое сердце в свое время во многом не пытается ся то, о чем говорили во все времена вспахал Гребенщиков. Неважно как вспахал, но главное - он как бы заставил меня вглядываться в жизнь, смотчего и нет. Наша задача, как и во все реть, искать и находить в ней настоя-

> > лости, предлагает нам пути и возможкинематографе: «Матрица», «Немыслимое», Заповедь не в буквальном понимании ешь, где ты живешь? Что это реаль-«Ребята, это матрица. Вы думаете, что А если и падать, то не за копейку, а у вас есть Бог, храм, вера? Ничего у

http://www.pravmir.ru/dorasti-doiskusheniya/

# Подготовка к молитве

Источник: Agionoros.ru

том «Слов» старца Паисия Свя- ежедневно совершаю? тогорца «О молитве». Agiono- - Прежде проси прощения у Бога за дечное окаменение, знай, нию одну из глав этого издания.

#### Смиренная исповедь Христу

- к молитве?
- «Господи, я ничтожный человек... рить прошения. открывается путь к общению с Бо- доточиться.

никает преграда, которая препятствует его общению с Богом.

Дверь остаётся закрытой и душа не находит покоя. Но если он скажет:

«Согрешил, Боже мой», то преграда падает или, лучше сказать, Бог открывает

дать божественного общения.

- Батюшка, я читала «Лествице», что для молитвы нас не так, на это направить свой молиться? нужно быть облечённым в одеж- ум, настроить прицельную рамку, а - Что это за молитва? Только если ду, в какую облекается человек, потом... огонь! когда собирается предстать пе- «Первее примирись» ред царем. Что это за одежда?
- смиренно просить прощения за надо бы попросить прощения у общаться с Богом. свои прегрешения. «Виновата, го- сестры, которую огорчила, смогу вори. Боже мой, я — неблагодар- я в молитве общаться с Богом? Молитва — это «суд до суда» ная, я огорчила Тебя. Прости ме- - Чтобы общаться с Богом и обре- - Батюшка, святой Иоанн Ле- него добрые помыслы. Благими попросить прощения, то тем более происходит от общения с Богом. нужно просить прощения у Бога за - Иногда, батюшка, когда я начи- ствуют, — спросит он сам себя. - molitve/ наши ежедневные прегрешения.

- Это значит, батюшка, что нужно какое-то беспокойство. В Греции увидел свет шестой думать о согрешениях, которые я - Если чувствуешь внутрен-

- ros.ru предлагает Вашему внима- прегрешения, которые сотворила в что ты огорчила какуютечение дня, и уже потом думай о нибудь сестру и потому своей греховности в общем. Так ты ощущаешь за собой вину. смиряешься и уже потом начина- Если ты попросишь у нее - Батюшка, как нужно готовиться ешь высказывать свои просьбы. Я прощения, то беспокойство начинаю молитву словами: «Боже, уйдет. - Так же, как готовимся к боже- милостив буди мне грешнику» (Лк. - Батюшка, а что, молитва ственному причащению. Там боже- 18, 13). Повторяю это несколько не может прогнать это ственное приобщение, здесь боже- раз шепотом и потом начинаю тво- беспокойство? ственное общение. Когда причаща- рить молитву. Как-то я просил Бога, обязательно емся, принимаемся в себя Христа, чтобы Он научил меня молиться. И прощения? приходит Божественная благодать. тогда мне было видение юноши - Гляди, если ты огорчишь В молитве мы постоянно общаемся семнадцати лет, который молился. какую-нибудь сестру, то не со Христом и иным образом прини- Он привёл меня в совершенное со- можешь этот вопрос ремаем Божественную благодать. крушение! Он так плакал и молил- шить только молитвой. Неужели этого мало! В причастии ся, что я был изумлён и потрясен. Нужно пойти, поклониться приобщаемся Тела и Крови Христо- Начинал с исповеди: «Я неблаго- ей и попросить прощения. вых, в молитве общаемся с Богом. дарный, неисправимый...». Потом Если не сделаешь поклона Как перед причащением необходи- говорил: «Что я сам, находясь в сестре, то делай хоть тримо исповедоваться духовнику, так и таком состоянии, могу с собой сде- ста поклонов в келье, не перед началом молитвы нужно со лать, Боже мой, если Ты не помо- поможет. Так эти вопросы смирением исповедоваться Христу. жешь мне?» И потом начинал гово- не решаются. «Прежде
- поведуется в смирении Богу, то грешения нужно до начала молит- молитва принимается Богом. останется неподготовленным. Воз- вы, а не во время неё. А то получа- - Батюшка, если случается кон- - Исключено, обязательно что-то



дверь и человек принимает благо- ется уже не самокритика, а собесе- гать.

- Уничижать себя перед Богом и **погрешу и не пойму того, что** дит благодать Божия и он сможет
- ня». Но говори это с внутренним сти покой, нужно следить за собой ствичник говорит, что молитва мыслами очищается путь и молитсокрушением, не внешне. Это та и постоянно бодрствовать, чтобы это «суд до суда». одежда, в которую нужно облекать- понимать свои ошибки, каяться и - Так и есть. Когда человек пра- Перевод Издательского
  - наю молиться, ощущаю внутри

- нее беспокойство или сер-
- попросить

Не стоит Тебе со мной возиться, но - Батюшка, часто во время мо- 24), — говорит Евангелие, а потом принял помысел осуждения и сам прошу Тебя, помоги мне». Так при- литвы я думаю о своих прегре- принеси дар свой. Только если ты того не заметил? Может, промелькходит Божественная благодать и шениях и поэтому не могу сосре- не можешь найти сестру в это вре- нул помысел гордости или есть во мя, но раскаялась в совершенном и мне какое-то пожелание, которое - Мы же уже говорили, что испыты- готова при первой встрече попро- не даёт мне общаться с Богом?» Если человек не раскается и не ис- вать себя и исповедовать свои пре- сить у неё прощения – тогда твоя - А если, батюшка, он ничего не

> могу молиться. Но потом, ко- новат. общаюсь с ней сухо и даже дуется Богу? стараюсь избегать.

дование с тангалашкой. Перед мо- - Может, батюшка, я оправдываю - Батюшка, что нам помогает в литвой нужно подумать о том, что в свое прегрешение и потому могу находиться в постоянном обще-

> человек обвинит в происшедшем себя и скажет сестре:

-Батюшка, если по невниманию я «Благослови», только тогда прихо-

- ся, когда беседуешь с Богом. Если просить прощения. Иначе даже ес- вильно молится, тогда молитва «Святая Гора». Все права защиэтого нет, то ты как будто говоришь ли ты и почувствуешь на молитве есть «суд до суда». Кто духовно *щены. При перепечатке на Вашем* Богу: «Как дела? Ну, что новенько- какую-то радость, это не будет ду- здоров, если, начиная молиться, сайте ссылка на agionoros.ru обяго?». Если у человека, перед кото- ховная радость. Не будет в тебе почувствует в сердце окаменение, зательна. рым мы прегрешили, мы должны духовного воспарения, которое то станет искать причину его, чтобы устранить. «Почему я так себя чув- http://www.pravmir.ru/podgotovka-k-

Афонский старец Паисий



смирися с братом твоим» (Мф. 5, Может быть, я кого-то осудил или

- найдёт?
- фликт с какой-нибудь сест- было. Если пороется в архиве, то рой, то, когда я прихожу к се- есть испытает поглубже сам себя, бе в келью, успокаиваюсь и то найдёт дело и поймёт, в чём ви-
- гда встречаю эту сестру, то Испытает сам себя или испове-
- Что исповедовать, если он не зна-- Этого я не понимаю. Если у ет, что сделал? Сначала нужно истебя с какой-нибудь сестрой пытать себя. А если и тогда челослучается недоразумение, то век ничего не найдёт, пусть встанет как потом ты идёшь в келью и на колени, сделает два-три поклона успокаиваешься? Если не со- и скажет: «Боже мой, в чём-то я творишь ей поклона, то как мо- наверняка погрешил. Просвети межешь успокоиться и молиться? ня, чтобы я понял, в чём именно». Если бы ты имела в себе мир Только он так скажет, как тут же Божий, сердце бы твое смягчи- туман искушения развеется смирелось после молитвы в келье, и нием — и он найдёт причину. Видя ты встречу бы с этой сестрой смирение человека, Бог посылает считала благословением Божи- Свою благодать, и человек, просвеим, а не старалась бы её избе- щённый ею, точно вспоминает, в чём он прегрешил, и исправляется.
  - нии с Богом?
  - Очень помогает внутренний душевный мир. Когда душа в порядке, молитва сама движется. Поэтому не держи в себе ни на кого зла. Если имеешь на кого-либо неправый помысел, исповедай его игуменье. Прогони также и всякий другой неправый помысел, приводя вместо ва идет легко.

# История Православной Церкви

Дворкин Александр Леонидович

(Очерки по истории Вселенской Православной Церкви)

(Продолжение. Начало в №27-47)

Впрочем, некоторые из существ, обладающих наилучшими заслугами, страдают вместе с остальными, ради украшения состояния мира, и научаются служить низшим (тварям)" ("О началах"), чтобы помогать в наставлении и освобождении своих собратьев, и, следовательно, смерть праведника имеет искупительное значение для

Ориген допускал, что Адам был исторической личностью - первый из падших духов, воплощенный в материальное тело, но священную историю первородного греха он принимал за аллегорию.

Однако одна душа осталась безгрешной, она "от самого начала творения в последующее время неотделимо и неразлучно пребывала в Нем (Творце. - А.Д.), как в премудрости и слове Божием, как в истине и в вечном свете, и, всем существом своим воспринимая всего (Сына Божия)... сделалась по преимуществу одним духом с Ним... При посредстве этой субстанции души между Богом и плотью (ибо божественной природе невозможно соединиться с телом без посредника) Бог рождается человеком... Поэтому, и сама вся будучи в Боге и восприняв в себя всего Сына Божия, эта душа с принятой ею плотью по справедливости называется Сыном Божиим, силою Божиею, Христом и Божиею Премудростию, и, наоборот, Сын Божий, через Которого все сотворено, называется Иисусом Христом и Сыном Человеческим" ("О началах"). А так как Евангелие было предназначено для людей всякого рода, то "не у всех, которые видели Иисуса, самый акт скорее, как умственную и духовную катасозерцания был одинаковым... напротив, он различался в зависимости от состояния

В своей Триадологии Ориген резко выступал против моделизма (см. XII,2) и адопционизма (см. XVI,1). Для него Христос был предсущим Логосом, посредником, через которого христиане молятся Отцу. Защищая различия лиц Св. Троицы, он ссылался на анафору, молитва которой обращена к Отцу через Сына. По Оригену, Отец и Сын едины в силе и в воле, но различаются ипостасно. Ориген первым употребил этот термин в таком смысле. Однако пройдет еще достаточно много времени, прежде чем он будет принят повсеместно: например, св. Афанасий еще путает ουσία и υπόστασις.

По Оригену, Отец и Сын различаются, как прототип и совершенный образ. Он примиряет это утверждение с монотеизмом, подчеркивая, что источник Божества - Отец. Иногда Ориген называет Сына тварью, но так как тварь совечна Творцу, в его системе это не умаляет Божественного достоинства Сына. Однако у Оригена теряется различие между рождением и творением. Другое, впервые употребленное Оригеном слово - ομοούσιος - единосущный. Он относит его к Сыну: Сын единосущен Отцу. Тем не менее Он - посредник между Верховным Отцом и Его тварным миром и первосвященник между Богом и человеком, являюі щий Творца твари и твари - Творца.

4. Мы не знаем, насколько Оригену удалась его миссия для языческой интеллиген ции, насколько ему удалось представить христианство в привлекательном для нее свете. Порфирий, ученик и биограф Плоти- словских разногласий между Востоком и на, несомненно, читал ряд творений Оригена и не мог простить его за неуважительное отношение к классикам греческой литературы, которых Порфирий считал вдохновленными свыше просвещенными. Возможно, Ориген потерял некоторых потенциальных слушателей из-за своих холодных слишком опасно близким к тритеизму. Для критических комментариев на философское наследие греческого мира. Но были и другие, считавшие каждое его слово драгоценным.

Ориген оставил после себя множество vчеников и последователей, совсем не обязательно ставших еретиками. Одним из них был св. Дионисий Великий, бывший с 247 по примерно 264 г. епископом Алексан- дрийским (он был автором цитировавшегося в гл. XIV письма о крещении). Св. Дионисий был просвещенным и образованным епископом, интересующимся наукой и куль-

лица... Мы питаем... веру в Иисуса, и не этих страдающих духов не совсем безнатолько в Его Божество... которое Он откры- дежно, хотя тысячи лет могут пройти, прежвал только немногим, а также в Его тело, де чем их страдания окажут на них какоевид которого Он изменял, когда... Ему было либо влияние: "Некоторые из них достигнут угодно" ("Против Цельса"), в зависимости невидимого и вечного (бытия) на первых же от характера того, кто видел Его.

ния всего века постоянно совершается нечто подобное" ("О началах"). Роль Христа в спасении более педагогическая, чем искупительная. Поскольку цель творения состоит в причащении природе Божества, то домостроительство спасения заключается путем увещания и внушения постепенно привести мир ко всеобщему восстановлению (апокатастасис тон пантон).

Ориген допускал необходимость как благодати, так и свободной воли для спасения, но все же он делал слишком сильный акцент на Божественное провидение и на план всеобщего спасения, тем самым противореча самому себе в утверждении ничем не ограниченной свободы воли тварей.

Каждое наказание направлено на исправление тварей, чтобы все они могли быть восстановлены в их первоначальном совершенстве. После воскресения все человечество должно будет пройти через огонь, после чего очищенные духи войдут в рай, а злые останутся в "огне", который следует строфу. Наши грехи - предмет и пища для этого страшного огня, а "тьма кромешная" -

порах, другие только потом, а некоторые Ориген смотрит на смерть на кресте как даже и в последние времена, и то только на что-то духовно повторяющееся в выс- путем величайших и тягчайших наказаний и шем мире и имеющее значение для искуп- продолжительных... самых суровых исправления ангелов: "Не устрашимся допустить. лений... путем постепенного восхождения к что и там (в горнем мире. - А.Д.) до оконча- небу, путем прохождения... всех отдельных служений, присущих небесным силам... переходя из одного чина в другой..." ("О

Каждое разумное существо, даже сатана, может обратиться и спастись, следовательно, никто не лишен возможности избавлев том, чтобы, не нарушая свободы твари, ния. В конце времен душа будет жить в славном органе, зачаток которого заключен в нашем нынешнем теле. "Природа этого нашего тела, по воле Бога, сотворившего ее такою, может быть возведена Творцом до того качества тончайшего и чистейшего тела, какое будет вызвано состоянием вещей и какого потребует достоинство разумной природы" ("О началах"). Наслаждения будут чисто интеллектуальные, святым откроются все тайны божественного промышления и законы, которые Господь дал Израилю, тайны природы и мироздания и подлинный смысл каждой строчки Писания, "будет Бог все во всем" (1Кор.15:28). "Таким образом, конец, приведенный к начальному состоянию, и исход вещей, уравненный с началами их. восстановит то понимать не как материальное пламя, но, состояние, какое разумная природа имела тогда, когда еще не хотела есть от дерева познания добра и зла" ("О началах").

Но при этом всегда остается возмож-

познавательных сил каждого отдельного это мрак невежества. Однако положение ность, что существа, вернувшись в рай, могут опять злоупотребить своей свободой воли и опять быть осуждены на возобновление пребывания в плоти: "Ведь возможно, что разумные существа, у которых никогда не отнимется способность свободного произволения, снова подвергнутся какимнибудь возмущениям, а Бог со Своей стороны попустит это с той целью, чтобы они, сохраняя свое состояние всегда неподвижным. не забывали. что они достигли этого окончательного блаженства не своею силою, но благодатью Божиею" ("О началах"), и начнет раскручиваться следующий цикл бесконечной спирали творения.

> Все свои положения Ориген подкрепляет сотнями цитат из Писания, которое он обо-

жает, хотя и толкует весьма произвольно. Как сказал об александрийском философе Владимир Соловьев, "...для общей оценки учения Оригена следует заметить, что при действительном совпадении в известных пунктах между его идеями и положительными догматами христианства и при его искренней уверенности в их плном согласии это согласие и взаимопроникновение религиозной веры и философского мышления существует у Оригена лишь отчасти: положительная истина христианства в ее целости не покрывается философскими убеждениями Оригена, который наполовину, по крайней мере, остается эллином, нашедшим в эллинизированной религии евреев (сильнейшее влияние Филона) некоторую твердую опору для своих воззрений, но внутренне неспособным понять особую, специфическую сущность нового откровения при самом решительном желании ее принять".

Дионисий родился в Александрии в языческой семье и получил всестороннее светское образование. Как и Ориген, он был главой огласительного училища в Александрии. Во время Декиева гонения он, как и св. Киприан, должен был укрыться в изгнании, при гонении Валериана был вынужден укрыться вновь. За все перенесенные испытания получил прозвание "Великий".

В 259 г. Дионисия пригласили помочь в диспуте в Ливийской церкви против модалистов. В споре александрийский епископ не слишком тщательно выбирал слова и обрушился на модалистов. Он даже заявил, что Отец и Сын различны настолько же, насколько различны лодка и лодочник, и отверг предположение, что они были единосущными. Он также называл Сына Тварью, но, как мы помним, в оригенистском контексте это не страшно, ибо тварь низма, хотя, возможно, подлинным его росовечна Творцу.

Ливийцы пожаловались папе римскому Дионисию, который написал в Александрию, осуждая тех, кто "разделяет Божественное единоначалие (Monarchia) на три различные ипостаси и три божества". Для ны, единосущны (ομοούσιος). Именно бланего термин Дионисия Римского "ипостась" годаря Павлу это слово, впервые употреббыл абсолютным синонимом термина ленное Оригеном, стало широко известным стически является совершенно правиль- смысле, что между Отцом и Сыном нет ным толкованием (ито- переводилось как различия. Слово вдохновило простого чеsub-, a στάσις - κακ stantia).

Это было первым свидетельством бого-Западом. Две половины христианского мира избрали два разных подхода к тайне шли к Троичности, оригенистский, а следо-Востока же, где исходили из Троичности, а затем продвигались к единству, западное богословствование звучало как весьма близкое к модализму, которого восточные боялись как огня. В дальнейшем такое взаимное непонимание вызовет множество разногласий и разделений.

Другим известным учеником Оригена был молодой человек из благородной семьи по имени Григорий (213-270/5 гг.). Григорий учился в школе юристов в Берите (Бейрут) и обратился в христианство, услышав Ори-

руководством в Кесарии, отправился в Понт, в Малой Азии, для миссионерской работы. Он стал епископом Неокесарийским и своим красноречием обратил в хриочень успешно занимался экзорцизмом и лено Аурелианом. приобрел громадную популярность как святой чудотворец (θαυματούργος). До нас дошли его хвалебная речь в адрес Оригена и 'Толкование слова веры".

5. В то же время в Антиохии начала формироваться другая школа - соперница Александрийской. В отличие от александрийского аллегоризма характерной особенностью антиохийцев являлся исто-

В 260 г. епископом Антиохийским стал Павел Самосатский. Он считается родоначальником еретического учения адопциодоначальником является ренегат Феодор Византийский.

Учение Павла Самосатского характеризовалось как адопционизмом, так и модализмом. Бог и Его Слово (Премудрость) еди-"субстанция", что, кстати сказать, лингви- на Востоке. Павел использует его в том ловека Иисуса и вселилось в него после высказывания, в частности, те, которые крещения. Павел верил, что и сам он равен легли в основу арианства: "Было время, Христу, каким, впрочем, должен стать каж- когда Сына не было" - или: "Сын был содый из нас.

Отчасти учение Павла сродни примитив-Троицы. Для Запада, где исходили прежде ному иудео-христианскому пониманию Личвсего из единства Божества и затем уже ности Христа. Его мысль была укоренена в сирийской, а не в греческой традиции. Но вательно, и восточный подход казался для его современников это была несомненная ересь.

> В 268 г. на соборе в Антиохии учение Павла было осуждено. Осуждено было и слово ομοούσιος, за которым после этого надолго сохранилась плохая репутация. Согласно решениям собора, Христос отличается от пророков в принципе: те были вдохновлены Духом Божиим, а Он был во-

> Однако Павел был очень любим своей паствой, и епископам даже после соборного осуждения не удалось его сместить. В 260 г. после ожесточенной битвы импера-

гена. Пройдя полный курс обучения под его тора Валериана взял в плен персидский царь Шахпур. Ситуацией воспользовались властители расположенного в сирийской и пустыне царства Пальмира, завоевавшие контроль над всем римским Востоком до стианство почти все население Понта. Он 272 г., когда их государство было разгром-

> Пальмирское правительство очень ценило Павла и даже назначило его на высокую гражданскую должность. После возвращения Аурелиана епископы подали петицию императору-язычнику, принявшему решение в пользу Церкви. В решении императора говорилось, что юридические права на церковное здание должны принадлежать тому, кто поддерживает письменные отношения с епископами в Италии и Риме. Павел Самосатский был смещен. Это первый случай, когда церковный диспут был решен при помощи светской власти. Тернистая проблема церковно-государственных отношений начала вырисовываться как сложный фактор во внутренних вероучительных спорах Церкви.

> Настояшим основателем антиохийской школы считается Лукиан, пресвитер Антиохийский. Он был великим ученым экзегетом и исправил греческий текст Септуагинты, сверив его с еврейским оригиналом. В отличие от оригеновского аллегоризма его методом был буквализм.

> Однако и у него были некоторые спорные творен". Говоря это, Лукиан имел в виду цитаты из Писания: "Господь имел меня началом пути Своего, прежде созданий! Своих, искони" и "Образ Бога невидимого, і рожденного всякой прежде ри" (Притч.8:22-23; Кол.1:15).

> Учениками Лукиана были Арий и многие из его единомышленников. Таким образом его можно в каком-то смысле назвать основоположником арианства, которое в зародыше уже существовало в адопционистских тенденциях Павла Самосатского. Однако сам Лукиан был весьма уважаем при жизни, никто его в ереси не обвинял, он умер мучеником и числится в наших свят-

> > (Продолжение на стр. 8)

# История Православной Церкви

Дворкин Александр Леонидович.

(Очерки по истории Вселенской

# Великое гонение Диоклетиана и Галерия

сле тяжелого кризиса, пережитого Импери- церквей. Ни один человек не был казнен, глашению с властями не проводил открыей в III в., он реформировал всю ее сверху После смерти Констанция в Йорке 25 июля тых богослужений и только лишь сдал бладонизу: оборона, монетарная система, налоги и цены - все было переделано. Империя была разделена между двумя августами, у каждого из них был свой помощник Непобедимому Солнцу. Однако в его семье книги он не отдавал. Его политика была -кесарь, который должен был ему наследо- было христианское влияние - сестра Анавать. Август должен был сам назначать кесаря, выбирая наидостойнейшего. Таким хождения к власти в войне 312 г. за власть ский Марселин придерживался такого же образом, Империя должна была получать самых лучших правителей.

Система эта выглядела очень разумной, но оказалась не слишком практичной и начала рушиться еще при жизни Диоклетиана. Кесари не хотели дожидаться смерти августов, а у тех рождались сыновья, которых они хотели видеть своими наследникаим, вместо чужих им кесарей. Но мальчики рождались и у кесарей тоже, и те также хотели сохранить наследство за ними...

Диоклетиан и его кесарь Галерий правили Империей к востоку от Адриатики, а на Западе правили Максимиан и его кесарь мации. Констанций (отец будущего императора

Столицей Галерия была Никомидия, где на него оказывал влияние некто Херокл, губернатор Вифинии, неоплатоник, ненавидящий христианство. С 300 г. очень остро встал вопрос о лояльности армии, и восточный кесарь заявил о необходимости окончательного решения христианской проблемы, ибо, по его мнению, христиане оказывали на армию разлагающее влияние. торжественном жертвоприношении, проведенном в присутствии Диоклетиана и Галерия, авгуры заявили, что не могут ничего прочесть на печени жертвенных животных, потому что кто-то из присутствующих христиан перекрестился. Диоклетиан обратился к оракулу Аполлона в Милете; тот также усмотрел вину христиан в плохих результатах гаданий.

23 февраля 303 г. христианский собор напротив императорского дворца в Никомидии был разобран, а на следующий день был опубликован эдикт, что все церкви должны быть уничтожены, все Библии и литургические книги сданы властям, богослужебные сосуды конфискованы, а все богослужебные собрания запрещены. Несколько месяцев спустя был издан второй эдикт (очевидно, он имел силу лишь для Востока) об аресте всего клира. Однако все не могли поместиться в тюрьмах, и следуюі щей осенью была объявлена амнистия при условии принесения жертвы перед статуей императора. Указ вошел в силу в 304 г.: все граждане Империи под страхом смерти обязаны были принести жертву (но, очевидно, этот указ тоже имел силу лишь на Востоке). Началось кровавое гонение.

Преследование христиан не всюду было

Император Диоклетиан (284-305) был Испании Констанций отнесся к эдикту весьвеликим правителем-реформатором. По- ма формально и лишь разрушил несколько 306 г. солдаты провозгласили императором его сына Константина.

Константин, как и его отец, поклонялся стасия. В критический момент своего восна Западе Константин призвал помощь христианского Бога и не был разочарован. Но уже с его приходом к власти в 306 г. вила его паству в покое. Однако в других можно было рассчитывать, что гонения не местах, например в Нумидии, любая сделкоснутся той части Империи, которая была под его контролем.

На Востоке, где христиан было намного больше, все было по-другому.

Диоклетиан искренне хотел избежать кровопролития. Но в 304 г. он отошел от дел, а в 305 г. отрекся от власти и стал вести частную жизнь пенсионераогородника в своем дворце в Сплите в Дал-

Фанатик Галерий, уже никем не ограничиваемый, продолжил кровавое гонение при помощи своего кесаря Максимина продолжались до конца правления Гале-

В 311 г. Галерий тяжело заболел. А 30 апреля 311 г., уже при смерти, мучимый жестокими болями, Галерий издал эдикт. В нем он объяснял, что пытался убедить христиан вернуться к религии своих отцов, однако многие "продолжили упорно держаться своего заблуждения", так что теперь он дарует им веротерпимость и право собраний, чтобы они молились за его здоровье и за защиту государства.

После смерти Галерия в мае 311 г. гонения возобновились. Масса инспирированных сверху прошений от язычников была направлена Максимину Дайе с просьбами раздавить христианские нововведения. Но Максимин вскоре был втянут в междуусобную войну против Лициния.

Лишь к концу 312 г. определились два победителя - Константин на Западе и Лициний на Востоке. В феврале 313 г. Константин и Лициний в Милане издали эдикт о веротерпимости ко всем религиям - христианам и язычникам - и о восстановлении вать его дары? Нумидийские епископы рувсей собственности христиан, как личной, коположили в епископы Карфагенские нетак и церковной.

Худшим наследием гонений были новое разделение и расколы. Как и в нынешние времена, мнения христиан о том, до какого момента можно идти на компромисс с государством, резко разделялись. На Востоке жертвоприношение считалось равным отпадению, однако к сдаче властям церковных книг или церковной казны относились с

более экстремистская точка зрения.

Менсурий, епископ Карфагенский, по согорасположенной полиции (которая была этим вполне удовлетворена) несколько еретических томов. Ни одной священной вести себя спокойно и никого не провоцировать, пока не пройдет шторм. Папа риммнения. Ему пришлось сдать часть богослужебных книг с тем, чтобы полиция остака с полицией считалась отступничеством. Один епископ сдал полиции несколько томов медицинских сочинений и был за это заклеймен нумидийцами как отступник. Сторонники этой точки зрения считали, что иное мнение оскорбляет память героев, которые предпочли умереть, но не пойти на сделку с властями. Если компромисс всетаки был возможен, значит, они умерли напрасно: они ведь тоже могли бы найти способ выжить?

Менсурий Карфагенский подвергался жестоким нападкам фанатиков. Он, со сво-Дайи. Казни свирепствовали повсюду. Они ей стороны, считал тех, кто отказывался от любого сотрудничества с полицией, обыкновенными провокаторами. Менсурий даже созвал собор, постановивший, что напрашиваться на мученичество - провокация. Провокаторы не могут считаться ни мучениками, ни исповедниками. После собора карфагенский архидиакон Цецилиан даже пикетировал местную тюрьму и предупреждал христиан не носить передач "исповедникам", разжигающим вражду к епископу и ко всем его действиям. Все эти события привели к тяжелому донатистскому расколу.

> После смерти Менсурия в епископы был хиротонисан его архидиакон Цецилиан. Один из трех епископов, принимавших участие в рукоположении, по мнению его противников, сдал некоторые книги полиции и, следовательно, был предателем.

Вновь встал вопрос, уже поднимавшийся во время св. Киприана: кому принадлежит власть в Церкви? Епископам или харизматикам? И если кто-либо утратил Духа в результате отпадения, может ли он передакоего Майорина из дома богатой дамы Люциллы, которая издавна враждовала с Цецилианом. Еще до гонений она любила во время поминовения усопших на Литургии вытаскивать из складок своей одежды кость того или иного не признанного Церковью мученика и покрывать ее страстными поцелуями. Архидиакону Цецилиану неоднократно приходилось призывать ее к поодинаково жестоким. В Галлии, Британии и было несравненно меньше) преобладала тельную обиду. Вражда между Люциллой и она была отменена указом Юстиниана.

Цецилианом наглядно продемонстрировала, как подлинно принципиальные вопросы, вызвавшие раскол, на самом деле подстегивались вполне земными страстями.

Майорин вскоре умер. Его преемником стал Донат, подавший апелляцию к Константину. В 313 г. галльские епископы собрались на собор в Риме под председательством папы Мильтиада, выслушали обе стороны и подтвердили решение Карфагенского собора.

Донатисты подали новую апелляцию. Константин собрал новый собор в Арле (1 августа 314 г.), который вновь подтвердил решения предыдущих соборов. Прот. Александр Шмеман считает это серьезной ошибкой Константина, который должен был оставить в силе решение первого собора. Однако решения Константина руководствовались самым искренним желанием сохранить мир в Церкви, дать ей возможность самой разобраться до конца в своих проблемах.

Неудовлетворенные решением собора донатисты полностью обособились от Церкви, заявив о невозможности общения с нечистыми. Империя, в свою очередь, исключила их из указа о веротерпимости. Этот раскол так и не был залечен до завоевания Африки исламом в 700 г.

В Египте также был раскол. Тут проблема была не в сдаче книг, а в допустимости подчинения указу о запрете на собрания и богослужения.

Епископ Петр Александрийский укрылся вне города. Когда туда прибыл митрополит Фиваидский Мелетий Ликопольский, он нашел церковную жизнь полностью разрушенной: богослужений в городе не проводилось, пастырского окормления христиан не было. Он рукоположил двух пресвитеров, чтобы временно замещать епископа. Одного из них звали Арий.

Петр скоро вернулся, и раскол, хотя и не был остановлен, не успел разрастись. И все же он был достаточно серьезен, чтобы Никейский Собор принял несколько постановлений в связи с ним. В 328 г., когда св. Афанасий стал епископом Александрийским, этот раскол причинил ему немало беспокойства, но, в отличие от карфагенского донатистского раскола, он не продлился долго и к концу правления св. Афанасия был полностью преодолен.

Самым известным плодом мелетианского раскола в Александрии стало появление в городе нового пресвитера - Ария. Он вскоре воссоединился с Петром и сделался одним из наиболее популярных священников в городе. Петр принял мученическую кончину в 312 г. Ему наследовал епископ Александр, известный нам сегодня как святитель Александр, папа Александрийский.

5. Веротерпимость, по крайней мере на терпимостью. На Западе (хотя гонений там рядку, за что она затаила на него смер- бумаге, просуществовала до 528 г., когда

### гораздо больше, чем просто завершение эпохи гонений. Император

принятие важных политических решений.

ла предметом особого внимания ученых и еще со средних веков - традиционному чества, что это равнялось измене еван- стремящегося к власти любой ценой. исследователей, пытавшихся определить взгляду, императоры внезапно преобрази- гельской Благой Вести. В конечном итоге,

## 1. Обращение Константина - поворотный мо-1.Император Константин и христианство суверенный самодержец - немедленно и последствия ее для государства и Церкви. лись из гонителей в "равноапостольных", и выбрал христианство? По политическим !

неизбежно оказался вовлеченным в разви- Когда государство прекратило преследо- все, что они делали с тех пор, было в соот- мотивам? Было ли это макиавеллианской п тие Церкви, и, соответственно, Церковь вать христиан, изменилось ли оно фунда- ветствии с Евангелием. Однако западные хитростью или глубоким внутренним убежоказалась все более и более втянутой в ментально? Или на самом деле измени- либеральные теологи, в Особенности про- дением, вызванным Божественной благолась Церковь? Интересно, что в западной тестантские историки XIX в., считали, что датью? Радикальная трансформация, которой в историографии отношение к обращению христианство было настолько порабощено Немецкие историки Буркхарт и Гарнак счи-IV в. подверглись отношения христианской Константина было куда более двойствен- государством и настолько отравлено про- тали, что все это был не более чем хитрый и Церкви и римского государства, всегда бы- ным, чем в восточной. Согласно старому - никновением в него в IV в. элементов язы- политический расчет гениального политика,

были ли последствия деятельности Константина на пользу Церкви или они изменили ее изнутри, направив ее по ложному пути? До сих пор остается открытым и і

вопрос о причинах обращения! Константина. Почему Константин

Продолжение в №50)

Редактор: Протоиерей Максим Липунов Выпуск подготовила: И.Н. Андраханова Электронная почта: lipunov.net@mail.ru Сайт прихода: kuz.prihod.ru Адрес:

654250, Новокузнецкий р-н, пос. Кузедеево, ул. Советская, 25. Тираж: 200 экз.

#### УВАЖАЕМЫЕ ЧИТАТЕЛИ!

Просим Вас не употреблять эту газету в хозяйственных нуждах. Если она стала Вам не нужна, отдайте её другим людям, если стала ветхой, сожгите.