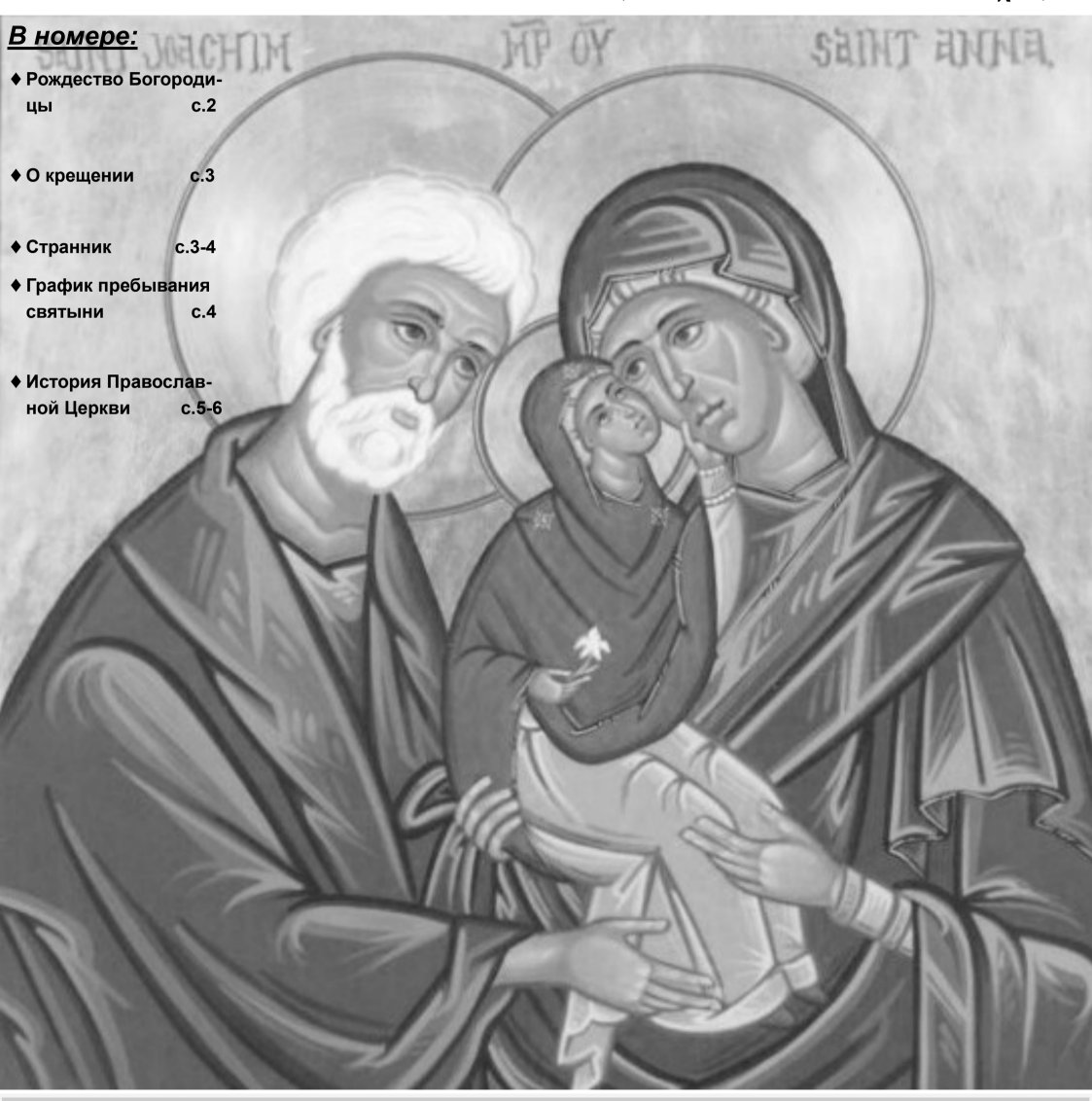
#### GBGT Издаётся по благо-Газета православного Nº 51 словению Высоко-Прихода храма свято-КУЗЕДЕЕВО преосвященнейшего го великомученика и СЕНТЯБРЬ Аристарха, митропоцелителя Пантелеимолита Кемеровского и 2013 г. на поселка Прокопьевского православия

И свет во тьме светит, и тьма его не объяла. (Свангелие от Иоанна гл. 1, стих 5.)



С Рождеством Пресвятой Богородицы!

### Рождество Богородицы —праздничная обыденность

Слово в день отдания

Протопресвитер Александр Шмеман

няются Силы Небесные.

Основой почитания Марии в Церкви нье в мир, в всегда было послушание Её Богу, сво- жизнь бодное доверие, оказанное Ею по- человеческого человечески неслыханному призыву. существа — это Православная Церковь вообще всегда чудо всех чудес, подчёркивала эту связь Марии с чело- чудо именно развечеством, и, если так можно выра- рывающее обызиться, любовалась Ею как лучшим, денность, чистейшим, возвышеннейшим плодом тут начало, у человеческой истории, человеческого которого уже нет искания Бога, и в Нем — последнего и не будет консмысла, последнего содержания само- ца. Начало единго человечества.

Если на Западе, в западном христи- вторимой челоанстве, в центре почитания Марии все- веческой жизни, гда стоял образ Её как Девы, девство возникновение которой не нарушено было материн- новой личности, ством, то для православного Востока в появлении котакой сердцевиной любви его к Марии, торой как бы засозерцания Её и — повторяю ещё раз ново творится мир, и вот — дарится, ном человеческом языке называется Прежде всего, все чудеса, о которых начала было и остаётся её Материн- жизнь, как его путь, как его творчество. ство, Её кровная связь с Иисусом Хри-

бы воссоединить его, человека, с Его ловек в мир». Божественным призванием, что в причеловечество.

христианской вере «соприродность» Христа нам, то, что Он подлинно человек, а не призрак, не ством связанный, то тогда понятным и красотой. которая Ему это человечество, нашу наследственности, придавая ей какой- углублённого духовного внимания. Человеческий...

Христом, и в Нем — с Богом.

стям человеческой жизни, о которых ной тайне Богоматеринства. не замечательны».

праздника Рождества Пресвятой Бого- вершают первое омовение новорож- умения и непонимания, предлог для меня, — говорит Он, — заповеди Мои родицы — ещё раз мысленно обратим- дённой. Самое обыденное, ничем не обвинения христианства в суеверии и соблюдите...». И любим мы Христа — в ся к этому событию и вновь задумаем- замечательное событие. Но так ли т. д. На недоумения эти верующие ту, увы, слишком слабую меру, в какую ся о подвиге Той, перед Которой скло- это? Не хочет ли иконой этой сказать обычно отвечают: это чудо, в которое любим, — ни за что, не за всесилие,

> нового ственной, непо-

— радостного любования Ею с самого даётся этому новому человеку как его чудом.

этом празднике, это пришествие в мир то,

Второе: мы знаем теперь, чьё рождевсего мира.

таинственное явление, что Он — один всех тех, которые как бы подготовили -то и дело, что христианское понима- века. из нас, навеки с нами своим человече- Марию, наполнили Её этой благодатью ние чуда, понимание, идущее от Еван-

возможность доброй и светлой наслед- смерти, смерти крестной...».

ко что родившая дочь женщина. Цер- Тобою...». Нужно ли доказывать, что того, что христианство считает в нем нами. ковное предание утверждает, что зва- эта вера в непорочное зачатие, в дев- самым драгоценным, лишает его своли её Анна. Рядом с нею — отец, имя ство Марии составляет для очень мно- боды. Христос хочет, чтобы люди пове-

зя...

то, что на обыч- Церкви в это чудо.

лен, всемогущ и абсолютно свободен.

гелия, от Самого Христа, — понимание не относится к тому чуду, о котором становится и любовное почитание Той, Вот в наши дни много говорят о это особенное, требующее от нас идёт речь: к рождению Христа от Девы,

плоть и кровь, дала. Той, благодаря то рабий, детерминистский смысл. Прежде всего, образ Христа. Еванге- но единственное по существу своему которой Он, Христос, мог называть се- Церковь тоже верит в наследствен- лие исключает понимание чуда как добя так, как Он всегда себя называл: ность, но духовную. Сколько веры, казательства, как факта, принуждаю- ное, только вере открытое и только «Сын Человеческий». Сын Божий, Сын сколько добра, сколько поколений лю- щего человека поверить. Я говорю дей, живших высшим и небесным, нуж- образ Христа... Действительно, если имеет в нашей вере в то, что Христос Бог, снисходящий до человека, чтобы но было, чтобы на древе человечества что доминирует в этом единственном есть Бог, ставший человеком, принявчеловека сделать Божественным, или, вырос этот изумительный и благоухан- образе, то это отнюдь не желание ший на себя наше человечество, чтобы как говорят учителя Церкви, — обо- ный цветок — пречистая Дева и все- «доказать» при помощи чуда свою Бо- его спасти. жить, сделать причастником Божества. святая Мать! И потому это также и жественность, а напротив — предель-Именно тут, именно в этом потрясаю- праздник самого человечества, веры в ное смирение. Апостол Павел пишет о го, безысходного порабощения прирощем откровении о подлинной природе, него, радости о нем. Увы, нам виднее и Христе удивительные слова: «Он, бу- де и её неумолимым законам, что део подлинном призвании человека — понятнее наследственность зла. И дей- дучи образом Божиим, ... уничижил Се- лает нас только частью природы, тольисточник благодарного, любовного от- ствительно, сколько зла вокруг нас, что бя Самого, приняв образ раба... сми- ко материей, только «плотью и кроношения к Марии как нашей связи со эта вера в человека, в его свободу, в рил Себя, быв послушным даже до вью». Но человек — не только от при-

И нигде это не раскрывается с боль- ственности уже почти выветрилась в Нигде, никогда, ни разу Христос не свободной Божьей любви, от Духа. шей ясностью, чем в празднике Рожде- нас и заменилась скептицизмом и не- сказал, что Он родился чудесным об- И вот только это утверждает наша ства Богородицы. Об этом событии доверием. Однако именно этот злой разом — не употребил этого вера: Христос от Бога, Божий, Его Отец ничего не сказано в Священном Писа- скептицизм, это унылое недоверие «доказательства». И когда Он висел на — сам Бог. С Него, с Его рождения, с нии. Да и что особенного можно ска- призывает нас оттолкнуть от себя Цер- Кресте, всеми оставленный в страш- Его пришествия в мир начинается нозать о рождении ребёнка, рождении, ковь в день, когда празднует она — и с ной своей агонии, окружающие издева- вое человечество, которое не от плоти подобном всякому рожденью. И если какой радостью и верой — рожденье лись над Ним требованием именно и не от похоти, которой мы подчинили Церковь стала в особом празднике маленькой девочки, в которой как бы чуда: «сойди с креста, и мы поверим в себя, а от Бога. Сам Бог обручается с вспоминать и праздновать это собы- сосредоточилось добро, нравственная Тебя». Но Он не сошёл со креста, и человечеством в лице лучшего плода тие, то не потому, что оно было чем-то красота, совершенство, которые со- они не поверили в Него. Те же, кто по- Его: пречистой Девы Марии, а через исключительным, чудесным, из ряда ставляют подлинную человеческую верил, — поверили именно потому, что Неё, через Её веру и послушание даёт вон выходящим, нет, а как раз потому, природу. Ею, этой рождающейся де- Он не сошёл со креста, ибо ощутили нам Сына Своего единородного. В мир что сама обыденность его раскрывает вочкой, и в Ней встречает мир идущего всю Божественность, всю бесконечную входит, с нами соединяется Новый новый и лучезарный смысл во всем к нему Христа. Он — наш дар, Ему — высоту именно смирения, именно все- Адам и восстанавливает того — первотом, что мы называем «обыденным», наша встреча с Богом. И вот мы уже на прощения, воссиявшего со Креста: го, — который был создан не придаёт новую глубину тем подробно- пути к Вифлеемской пещере, к радост- «Отче, прости им, ибо не ведают, что «природой», а Богом. Вот что — с третворят...».

которого, по тому же преданию, — Ио- гих людей своего рода «камень пре- рили в него свободно, а не принуждае-

В сегодняшний день — отдание аким. Рядом с постелью женщины со- ткновения и соблазна», предмет недо- мые к вере «чудом». «Если любите нам Церковь, прежде всего, что рожде- мы верим, в которое нужно верить, а нет, а за Его любовь, смирение, за то, понять его нель- говоря словами слушавших Его, что «никогда не говорил человек так, как Ответ этот, для этот Человек».

верующих само- Но Христос творил чудеса: Евангелие очевидный, необ- наполнено рассказами об исцелении ходимо все-таки Им болящих, оживлении умерших и т. уточнить. С од- д. И потому уместно спросить: в чем ной стороны, са- же тогда их смысл, этих чудес, которые мо собою разу- Христос все же являл миру? Если Хримеется, что если, стос, по словам евангелиста, не соверкак верят верую- шал чудес там, где не верили в Него, щие, есть Бог — если Он обличал людей за то, что они Творец мира и ждут и хотят от Него чуда, то почему жизни и всех её же Он творил их?

законов, то Бог Только ответив на этот вопрос, смовсесилен законы жем мы, может быть, понять и чудо эти нарушать, то всех чудес — приснодевство Марии, есть совершать Матери Его, и недрогнувшую веру

мы знаем из Евангелия, совершены Чудо — это нечто, выходящее за пре- были Христом по любви. «Он сжалился Итак, первое, что мы празднуем в делы ведомых нам законов природы, над ними...», — говорит евангелист. противоположность Сжалился над родителями умершей Православный Восток прежде всего самого Человека, пришествие, о кото- «естественному», мы ощущаем как девочки, над вдовой, потерявшей радуется тому, что в пришествии Сына ром в Евангелии сказано, что когда сверхъестественное. Если Бог — Бог, единственного сына, над празднующи-Божьего на землю, в спасительном яв- совершается оно, мы не «помним уже то Он, очевидно, бесконечно возвыша- ми и радующимися, у которых не хвалении Бога, ставшего человеком, что- скорби из-за радости, что родился че- ется над «законами природы», всеси- тило вина, над слепыми, хромыми, страдающими. И это значит, что источ-Все это так, и вера, отрицающая чу- ником чуда была и остаётся любовь. шествии этом приняло участие и само нье, чьё пришествие мы празднуем. до, то есть подчиняющая Бога ограни- Не для себя, не для того, чтобы про-Мы знаем единственность, красоту, ченным законам природы, — уже, ко- славить себя, явить себя, свою Боже-Если самое радостное и глубокое в благодатность именно этого ребёнка, нечно, не вера. Но это не значит, что ственность, доказать её людям, творит это его судьбы, его значения для нас и для нам — верующим христианам — за- чудо Христос, а только потому, что люпрещено спрашивать себя, спрашивать бит и, любя, не может вынести страда-И третье — мы празднуем и всё то, и свою веру — о смысле чуда. Ибо в том ния безнадёжно пленённого злом чело-

> Объяснение это, однако, как будто, к Её приснодевству... Это действительчудо, если так можно выразиться, тайверою удостоверяемое, источник свой

> Спасти от чего? Да как раз от полнороды. Он, прежде всего, от Бога, от

петом и радостью — узнаем мы, если мы так часто говорим, что они «ничем Приснодевство, то есть вечное Дев- Я повторяю, нет в Евангелии, нет в верим во Христа, вот почему, приниство Марии, прославляет Церковь, подлинной христианской вере отноше- мая Его как Бога и Спасителя, мы узна-Но посмотрим на икону этого празд- ежедневно повторяя молитву, к ней ния к чуду как к доказательству. И нет ем в Матери Его лучезарное присноника, вглядимся в неё духовным обращённую: «Богородице, Дево, ра- потому, что такое доказательство — девство, и через него — победу в мире нашим взором. Вот на постели — толь- дуйся, Благодатная Мария, Господь с при помощи чуда — лишает человека Духа и Любви над материей и её зако-

http://www.mgarsky-monastery.org/ kolokol.php?id=2457

### Тем, кто был крещён в детстве: не гордитесь опытом злоупотребления православием протодиакон Андрей Кураев

Что Церковь может сказать лю- видите, меня же вот так просто крести- века о его прошлом. Встречая людей, России так положено? Ответ фор- же». мальным православным предлагает протодиакон Андрей Кураев.

Людям, которые были крещены в детстве, но потом не имели опыта цер- которые были крещены в детстве, но человек крещёный, но нецерковный ковной жизни, я бы, прежде всего, по- затем не воспитаны в православии, может пойти путём второго крещения, советовал не гордиться этим своим обокрали. То есть своими родственни- для которого заходят не в купель, но в опытом — опытом злоупотребления ками и советской системой они были таинство покаяния. православием. И не считать, что вы — лишены очень многого. В частности носители культурной нормы; это не детского переживания веры. Удиви- ведь, но опять же, не просто формальтак. Люди, крещёные без всякой подго- тельно видеть, как младенчики пере- но перечислив то, что вы считаете грекоммунистами в советские годы, это — ко чудо для них органично, как оно впи- ния себя от своих грехов. Покаяние — Церковь считала, что лучше пусть так, ской веры вас лишили. чем никак. Но всё-таки это — некое искажение церковной нормы.

воспитают ребёнка в церковном духе. ти путём мучеников!» В советские времена такой уверенности точно не было и, тем не менее, жизни. крестили. Это была историческая и каноническая аномалия.

А сегодня я с сожалением вижу много людей, которые говорят: «Ну, вот

некорректна.

Перечень утрат можно перечислять ли эфемерными... долго, но не это главное — главное смотреть вперёд.

**дям, крещёным в детстве, как бы** ли. И ничего — вырос, и как бы даже в Он всегда обращался к тому человеку, верующим и намеревающимся и Бога верю. Поэтому давайте с моими который находился перед Ним сейчас, своих детей крестить, потому что в детьми и внуками всё будет точно так в сегодняшнем состоянии. И неважно, что было позади. Встреча с Христом Подобная позиция всё-таки очень даёт тебе возможность начать с нуля, и это чудо «обнуления долгов» назы-Во-первых, надо понять, что людей, вается таинством покаяния. Поэтому

Для этого можно прийти на испородителями- живают мир церковной жизни, насколь- хами. Должно быть чувство отторжебольное поколение. Да, в то время сано в их мир. Вот этой радости дет- это радикальная переоценка того, что было, когда человек начинает стыдить-Вас лишили и радости юношеской, ся того, чем гордился раньше. Скажем, подростковой дерзающей веры — ко- у мужиков принято гордиться своими Церковь может крестить ребёнка гда человек по юношеской горячности боевыми счетами и количеством девутолько при условии полного доверия к и, может быть даже, юношеской дури, шек, которых они сделали своими. Кто- добная перемена никогда не может

> Важно дать такою переоценку себе, своему прошлому, и уже после начать Христос никогда не спрашивал чело- всерьёз жить церковной жизнью. И по-

его родителям. Потому что если семья ставит на себе эксперименты — мисти- то, возможно, считал себя умелым быть запоздалой. Даже если человек действительно православна, то можно ческие, постовые, аскетические: «Я пройдохой и человеком, который умеет совершает её в последнюю минуту быть уверенным в том, что родители попробую стать святым! Я мечтаю ид- влюблять в себя начальников, делать жизни — это уже хорошо. Но откладыкарьеру. В общем, раньше человек вая эту перемену до последнего дыха-Это тоже отсутствовало в вашей считал, что он знает в жизни толк, а ния, вы обкрадываете себя, потому что потом вдруг понял, что успехи эти бы- делаете свой спектр восприятия мира

> http://www.pravmir.ru/tem-kto-bylkreshhyon-v-detstve-ne-gordites-opytomzloupotrebleniya-pravoslaviem-video/

# GTPAHHK

богомольцы — те, кто паломничал по свя- лет. Может, из-за постов и благочестия? А Что это такое? А это, братец, монастырь и она отправилась в храм, благодарить тым местам и жил милостыней. Странно- может, потому что к старости все наши такой... Сама Божия Матерь там прошла... приимство — предоставление ночлега и страсти на лице проступают: и гнев, и по- И стопочка ее есть... Там так хорошо! Эх! пищи богомольцам — почиталось одной из хоть, и гордыня? А они со страстями всю Как начнут молиться, как будто и не на земхристианских добродетелей. При каждом жизнь борются... И чистота души внешне ле стоишь, а уже на небесах! монастыре была «странноприимница» гостиница, в которую принимали всех приходивших бесплатно, во славу Божию.

Сейчас странников не осталось. Хотя тяга к странствиям живет в нашем сердце, ушел из дома и стал бродяжкой. зовет в путь, тревожимая протяжным гудком поезда дальнего следования или бело- плохая была? снежной дорогой, уходящей в неизвестные просторы. Тяга к странствиям рождает строки поэта милостью Божией:

Благодати исполнены кущи, Пруд, заросший туманом, ка-

Мир тебе, одиноко идущий, И тому, кто тебя приютит.

Помню, я слушала эту песню отца Романа, и она затрагивала в душе какие-то неведомые струны, звала за собой.

И, крестами себя пообвесив, Побреду неизвестно куда, Заходя в близлежащие веси, Стороной обходя города.

а. я твердо знала: сейчас стр ков нет, ну, или почти нет. И вот встретила одного из них в Дивеево. Но все по поряд-

На святом источнике монастыря безлюдно. Конец ноября, тихо падает снег, деревья в инее. Часовенка стоит белоснежная. И от морозного воздуха вода купели кажется еще холоднее. Топчусь духом.

— Смелее, сестричка! Это ж только на пользу — для здоровья...

Оборачиваюсь и вижу: рядом с часовенкой сидит путник. Одежда простая, но теплая, для дороги — в самый раз, за плечами рюкзак, видно: паломник опытный. Очень может, и пропал бы, превратившись в бомдобрые и умные глаза — они привлекли мое внимание. Завязалась беседа.

рил мне свою историю, которую разрешил бывал. И вот как-то в электричке один убо- сильнодействующих лекарств, которыми го.

Володе 50 лет, а выглядит он лет на десять моложе. Вообще, я заметила, что мно-

проявляется, светится в добрых глазах, во всем облике...

дом вошла мачеха. В 12 лет мальчишка

- Почему ты убежал из дома? Мачеха

– Почему плохая... Хорошая...



нерешительно у купальни и собираюсь с но... Поставим вопрос иначе: она тебя лю- Увидят, что не жилец уже, тогда и выпу-

— Она любила водочку...

тричках. К спиртному его не тянуло нико- вым только заступничество дочери Стали- мом монастыре прожил год. Но оставаться гда, Господь уберег. Нравилось путеше- на, Светланы Аллилуевой, которую старец там постоянно молодому человеку в то ствовать, места новые видеть. Кто знает, когда-то вылечил. жа. Но Господь промышлял о сироте. В нахиня, тоже этой лечебницы не избежала. Бога Володя верил с детства, мама была Выпустили умирать. Ходить она уже не странникам. Странники эти знали еще пре-Так я познакомилась с Володей. Он пода- верующей. Но после ее смерти в храме не могла. Ноги отекли и стали как тумбы от подобного Кукшу и Амфилохия Почаевскогий калека, сидя на скамейке и болтая об- пытались «вылечить» ее от веры в Бога. рубками ног, сказал юноше:

Лет 100 назад по дорогам России ходили гие верующие люди, внимательные к своей Что ты в миру-то трешься? Чему ты здесь них потоком хлынула дурно пахнущая жид-

А Володя к тому времени ноги уже сильно обморозил во время своих путешествий. Володе было 8 лет, когда умерла мама. В И очень захотелось ему в этот самый Почаев. Может, маму вспомнил, может, службы церковные, когда ребенком был. Зима, сугробы, ветер завывает. А в храме тепло с мороза, лампадки так уютно горят, пахнет

Володя: «Еду в Почаев!»

И ведь доехал! Это был конец жать... 70-х годов, и атеистической пропаганде не авы Плеспедовали и палом- только. ников. Пойманческую больницу отправляли.

стят. В этой больнице мучили в 60-е годы и прославленного ныне в лике святых Амфи- дит. В духовном мире. Володя объездил всю страну на элек- лохия Почаевского. Вывело его оттуда жи-

Будущая духовная мать Володи, схимо-Священник соборовал умирающую. После Вижу я, что ты пока парнишка чистый. соборования на ногах открылись язвы, и из

странники и странницы, калики перехожие, духовной жизни, выглядят моложе своих научишься? А ты вот поезжай в Почаев! кость. А потом ноги приняли обычный вид, Бога за исцеление.

Когда Володя добрался до Почаева и вошел в церковь, у него было сильное искушение. Как будто кто-то шептал ему на ухо, да злобно так: «И зачем только ты сюда приехал?! Плохо здесь, плохо! Уезжай быстрей отсюда!» Смотрит Володя: действительно, плохо. Не нравится ему здесь. Один клирос — мужской, поют слишком громко. И чего орут?! А второй, женский, что ли? Или смешанный? Пищат чего-то... чудесно. Все это ожило в памяти. И решил И не разберешь, что пищат. А вокруг бабульки с котомками толкаются. То одна его своей котомкой пихнет, то другая. Нет, ничего хорошего нет здесь, надо скорее уез-

> Решил Володя уехать, да побыстрей. Поднял глаза на икону Божией Матери, да так и застыл. Пережил он в тот момент было видно кон- настоящее чудо. Видимо, Богородица это ца. В монастыре чудо сотворила, чтобы бесовские прилоги разрешали от неопытного паломника отогнать. Почувоставлять моло- ствовал Володя теплоту, которая как бы насельни- сверху на него спустилась, на голову. И ков, регулярно прошла через все тело. И стало враз всему устраивали об- телу так тепло, так хорошо! И сами собой спезы попились Пьютса потоком да и

А вокруг все оказалось в каком-то розоных судили за вом сиянии. И слышит он: один клирос поет тунеядство. А то — мощная и сильная молитва. А другой и в психиатри- клирос — нежно так, как ангельский хор. А толкают его со всех сторон — так это будто волны в море покачивают. И стало Володе — Ладно. Осуждать ты не хочешь, понят- Оттуда выпускали, превратив в инвалидов. так хорошо, так хорошо! И понял он, что это его Божия Матерь вразумляет. И показывает, как все вокруг него духовно выгля-

Так и остался Володя в Почаеве. В савремя было очень трудно: власти строго следили, чтобы молодых в монастырь не принимали. И паренек присоединился к

(Продолжение на стр.4)

(Начало на стр.3)

Они ходили по одному и тому же маршруту: Почаев — Божья Гора — источник святой праведной Анны. На Божьей Горе тоже вали странники.

Источник святой праведной Анны, по преданию, был построен на месте явления чудотворной иконы Божией Матери. В те времена было принято на месте обретения икон возводить часовни и устраивать куцы явилась людям, они рассказали об этом местному помещику. Тому жалко было денег на возведение часовни, и он заявил: после слезного покаяния и строительства заходят. Как будто решиться не могут. А

часовни. Сейчас там нахо-

дится скит.

К святым источникам приезжали тысячи людей. Исцелялись, искупавшись, и приходили к вере или укрепляли ее. Когда исцеление происходит на глазах у всех, то вера становится крепкой, живой.

Володя рассказывал, как на его глазах в источнике искупалась хромая женщина, которую с трудом привел на Божью Гору ее сын, молодой неверующий мужчина. Как с иронией и насмешкой наблюдал он за молитвой матери перед иконами. И как сменилась эта насмешка слезами раскаяния и радости, когда после купания мать оставила костыли и потихоньку пошла, а потом и побежала по Горе, ликуя от счастья.

Сам Володя, окунувшись в источник, увисиними. Сначала испугался. А после купадо обморожения. Так исцелился начинающий странник.

Атеисты не могли, конечно, терпеть укрепления в людях веры в Бога. Собирался комсомольский актив сел, общественники, коммунисты, с ними обычно были и представители власти, милиция. Они приезжали и закапывали источники, забрасывали их мусором, битым стеклом, песком, лили масло. Ломали или сжигали иконы, каплицы. И уезжали. Источник святой праведной Анны вообще залили бетоном, но вода все равно пробилась. Когда источник снова засыпали землей, вода вновь ударила с новой силой, исцеляя и даруя жизнь.

Странники приходили и восстанавливали святые источники. Расчищали место, снова вешали иконы и чистые рушники, убирали песок и стекла, мусор. И всегда находились люди, которые помогали им материально: давали краски и доски для икон, рушники, материал для восстановления. Интересно, что часто эти благодетели были из числа тех самых общественников и представителей власти, которые принимали участие в разрушении святых источников. Днем они делали то, что диктовала безбожная совести.

милостью Божией. Спали, где придется: в будто думу думает. лесу — так в лесу, под кустом. Пустят в баньку или в хату — спаси Господи! Ели

гражданами безбожного государства.

- А ты, Володя?
- Я? Тоже, конечно, все попалил.
- А вас ловили?
- А то как же?! И охотники на нас шли с был святой источник. Вот за ними и ухажи- двух сторон строем, а мы, как зайчики, под вспомню: Матронушку, преподобного Сера- голода. Ведь проходишь много километров. кустами сидели, и милиция приезжала, фима Саровского, святителя Николая Чу- А под защитой Божией голода не чувствуоблаву устраивала. И общественники пре- дотворца. Батюшка Сераследовали.
  - Тебя хоть раз поймали?

— И в милицию забирали неоднократно, такой... И Трифона Вяти допросы устраивали. Но Господь хранил ского вспомню, и Симеона пальни. Когда икона Пресвятой Богороди- как-то. Приедет милиция с облавой к хате, Верхотурского. Тоже ведь где мы ночуем, из машины выйдут. А мы в странники были... Как о окно их увидим — и все на колени. Читаем них подумаю, так сердце 90-й псалом: «Живый в помощи Вышняго». и взыграет! А начнешь «Какая там икона?! Я ничего не вижу!» По- Сердечко бьется, трепещет. Молитва горя- Иисусову молитву читать, сле этих слов помещик на самом деле пе- чая... Они постоят, покрутятся вокруг хаты, так и тепло станет, согререстал видеть — ослеп. Прозрел он только в шеренгу выстроятся. А заходить — не ешься...

> потом или кто-то позвонит им мороз? по рации, или просто, как будто они чего-то испугались — сядут тайге туристов. Один из быстро в машину и уедут во- них, при полном параде, свояси. А мы в изнеможении на мне и говорит: «Что это пол опустимся...

к концу. Переселились они в хо, и комфортно... Все удобства...» другие края, «иде же несть пеуже не юношей. Годы перева-

лили 40-летний рубеж.

дел, что обмороженные когда-то ноги стали святым местам России. Опять на электрич- говаривая: «Так к такому чайнику нужно же ках, а когда и пешком. Был у любимой Матния увидел, как больные ноги принимают ронушки в Москве, в Троице-Сергиевой ко лишних вещей можно приобрести, когда И на Дальнем Востоке, и в Крыму, и на Урале... Устав от многолюдства городов и сел, он жил подолгу в лесу. Прошел пешком всю Чусовую по уральской тайге. На перевале природой. И молишься. Чувствуешь приро-Дятлова чуть не погиб в снегопаде, еле успел спуститься вниз.

> Знаешь, как в тайге хорошо? Город или село — там люди, музыка, шум, кри- час с источника идем, и я замерзла сильно ки... Где человеку отдохнуть? А в тайге хорошо! Очень я люблю лес! Зверюшек Смотри — как раз магазин. Давай зайдем люблю... А они меня не трогают: чуют, что я человек мирный, не охотник, не рыбак.

— А кого из зверей ты видел?

удивления, видать. Я отвернулся в сторону, чтоб его не сердить, да и пошел тихонько. А он рыкнул — и в другую. Я манси одному рассказал, что подумал про мерзнешь, ум просветляется... мишу: «Мишка плюшевый».

— А манси смеется: "Ну-ну... А он про тебя подумал: "Завтрак туриста ".

- А еще кого видел?
- И как тебе там, в тайге? Одному?

ру Божьему. Чего думаешь, злиться, сердиться... Смотрите, как хорошо! Как чудес- жией — даже не чихнешь. Есть бывает нено все Господь сотворил! Красота!

— А не страшно одному?

фим один в лесу жил, снытью питался, травой

— А если дождь, снег,

- Как-то встретил в на тебе одежда такая Володя научился писать иконы, прошлого века? И почему

резать по дереву. 20 лет про- ты без палатки? Сейчас новые материалы ешь. Есть совсем не хочется. вел он в Почаеве, оберегая и есть, современные. Наденешь такую одежвосстанавливая святые источ- ду — и холода не чувствуешь совсем! А ники с Божьими странниками. палаточки! Легкие, комфортные! А ты — как канула в прошлое безбожная можно! Хочешь, я тебе подарю комбинезон власть. Никто больше не разру- из суперсовременного материала?» Поблашал святые источники. Отпала годарил я его, но отказался. А про себя нужда прятаться по лесам от подумал: «Да уж... Если надеть современпреследователей. Жизнь боль- ную туристическую одежду, да еще палашинства странников Божьих, точку, да еще удочку и ружьишко... Так, которые ходили с юным Воло- может, тогда и вовсе никуда не ходить? дей по лесам и полям, подошла Остаться в доме, в квартире? Тепло, и су-

Володя улыбается по-доброму, а я вспочаль, ни болезнь, ни воздыха- минаю Оптинского схиигумена Гавриила ние». Да и сам Владимир был (Виноградова). Он отказывался, когда чада пытались усовершенствовать быт любимого больного батюшки. Ему дарили завароч-И стал тогда Володя странствовать по ный чайник, а он его возвращал назад, приситечко! А потом и пошло-поехало!» Скольбой покупку массы другого...

Володя продолжает:

- Понимаешь, ты идешь и сливаешься с ду так, как будто ты — часть ее. Не отгораживаясь синтетикой. Понимаешь?
- Понимаю, вот только мы с тобой сейпосле купания. Ветер еще такой в лицо... — чуть согреемся?
  - Зайди, зайди...

Я захожу и вдыхаю теплый воздух мага-Мишку несколько раз видел... Иду мимо зина, тру ледяные щеки и нос. Оборачиваречки, смотрю: игрушка, что ли, такая юсь и вижу, что мой спутник не зашел пристанища, а часто и хлеба, зато есть большая плюшевая? Страха, главное, вслед за мной. Жду пару минут, и выхожу никакого нет... А он на меня смотрит — на улицу, где сильный ледяной ветер метет во вечно несыты. А он привык обходиться глаза круглые, нижняя губа отвисла, от поземку. Володя спокойно стоит на ветру и ждет меня.

- Ты чего не зашел? Замерз ведь?
- Ты и в тайге так же?
- Понимаешь, это не я такой супермен. Я — так себе, обычный, слабый чело- блудших, обремененных грехами многими век. Да и не странник я никакой сейчас... и жестокими скорбями. Не оставь нас, ми-— Косулю. Она кричит — как собака ла- Какой же я сейчас странник?! Никто сейчас лосердный Господи, не дай заблудиться власть, а ночью — то, что шептал им голос ет. Лося видел. Кабана. А знаешь, какие не гонит, не преследует, никаких святынь Твоим странникам. Помоги рабу Божьему птицы любопытные?! Вот, представь, две не восстанавливаю... Я сейчас — просто Владимиру не сбиться с пути! Дай, мило Неделю, самое большее, месяц, все сойки на двух деревьях сидят и по очереди бомж... Бродяга... Хоть и по святым ме- сердный Господи, нам, блудным сыновьям оставалось в порядке, после чего следовал выглядывают, на меня смотрят. Интересно стам бродяга... Ты меня странником-то не Твоим, упование — в конце пути увидеть следующий визит безбожников и снова — им. А филин тоже — любопытный такой! величай... Понимаешь, я уже просто не Тебя, Отца и Бога нашего. И устало вздохразрушение. А страннички приходили опять Как начал надо мной летать! А потом сел и могу жить на одном месте, с малых лет нуть, и тихо заплакать от счастья в Твоих и снова все восстанавливали. Жили они стал головой качать в разные стороны, как ходил... Вот те Божьи странники, которых я Отеческих объятиях. знал — вот это были настоящие странники. Они за веру подвизались, о святынях забо-— Знаешь, так хорошо! Чувствуешь такой тились... Идешь с ними — по колено в вотоже что придется. Большинство из них мир в душе, такой покой. И любовь. К лю- де, по болоту, под дождем... Несколько

сожгли свои документы, отказавшись быть дям, к зверюшкам, птичкам — ко всему ми- суток напролет мокрый. По естеству должен человек заболеть. А под защитой Бочего несколько дней. Бывало, ели рябину, шиповник, грибы, даже листья смородины Так я ж с молитвой иду! Всех святых дикой. По естеству ты должен ослабеть от



Звери тебя могут в тайге растерзать. А ты идешь — и чувствуешь Божий покров. И Божью помощь. Звери тебя не боятся, и ты А потом пришли времена, когда первобытный человек! Так и замерзнуть их не боишься... Идешь по дикой тайге, по естеству должен заблудиться. А с Божией помощью не заблуждаешься. Вот как преданная хозяину собака за много километров находит свой дом, даже если дороги не знает. Так и ты — молишься, включается интуиция, как бы компас такой внутренний, и Господь ведет тебя. А вот если начнешь не на Бога, а на себя полагаться — на одежду суперсовременную, да еще на ружье или удочку — тогда не знаю...

А ночью, у костра, откроешь Евангелие и читаешь, и будто открывается тебе все новое и новое. Читаешь главу, много раз перечитанную, смотришь — а вот то, что ты раньше не понимал! Смысл открывается...

Володя вздыхает. Он устал — давно так много не разговаривал.

Через несколько дней мы попрощались. совершенно здоровый вид, какой был у них Лавре, в Дивеево... Да где только не был! приобретение чего-то одного тянет за со- Я смотрела ему вслед и думала: разными стезями идем мы к Богу. Один спасается путем смирения, другой — терпения, третий — рассуждения, четвертый — милосердия. Кто-то — благочестивой семейной жизнью, кто-то — монашеским подвигом, кто-то — путем странника. И как различны эти пути!

> Мы в кругу семьи, друзей, коллег, или среди монашеской братии, а он один. Только душа и Бог. Мы покупаем и приобретаем, и, даже, когда полон дом вещей, находим, что еще прикупить. А он все свое носит с собой. Мы опасаемся дефолта и кризиса. А у него нет не только денег, но и вера в Промысл Божий. Наши глаза и чремалым. Такие мы разные.

Но на самом деле. между нами — много общего... Все мы — странники по жизни, и Да. замерз. Так и хорошо... Когда время неумолимо отсчитывает часы нашей короткой земной биографии. Господи, Ты проведи нас Сам по нелегкой нашей дороге! Нас, заплутавших, запутавшихся, за-

Ольга Рожнёва

http://www.pravoslavie.ru/put/64039.htm

#### График пребывания чудотворной иконы Божией Матери «Скоропослушница» в Кузбасской митрополии.

- 1. Знаменский кафедральный собор г. Кемерово (17.09-20.09);
- 2. храм Святой Троицы г. Кемерово (20.09-22.09);
- 3. храм прп. Сергия Радонежского г. Кемерово (22.09-23.09);
- 4. храм иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость» г. Кемерово (23.09-24.09);
- 5. храм святителя Николая Чудотворца г. Полысаево (24.09-26.09);
- 6. храм святых новомучеников и исповедников Российских г. Ленинск-Кузнецкий (26.09-
- 7. Свято-Серафимо-Покровский женский монастырь г. Ленинск-Кузнецкий (28.09-29.09);
- 8. храм Воскресения Христова г. Ленинск-Кузнецкий (29.09-30.09);

- 9. храм Вознесения Господня г. Белово (30.09-02.10);
- 10. храм иконы Божией Матери «Скоропослушница» г. Киселевск (02.10-04.10);
- 11. собор Рождества Иоанна Предтечи г. Прокопьевск (04.10-06.10);
- 12. собор Преображения Господня г. Новокузнецк (06.10-13.10);
- 13. храм Рождества Христова г. Новокузнецк (13.10-17:10);
- 14. храм великомученика Георгия Победоносца г. Таштагол (17.10-19.10);
- 15. храм Святой Троицы г. Осинники (19.10-21.10);
- 16. храм Всех Святых г. Междуреченск (21.10-23.10);
- 17. храм Рождества Иоанна Предтечи г. Юрга (23.10-25.10); 18. храм праведного Иоанна Кронштадтского г. Березовский (25.10-27.10);
- 19. Никольский собор г. Кемерово (27.10-28.10).

## История Православной Церкви

Дворкин Александр Леонидович.

(Очерки по истории Вселенской Православной Церкви)

(Продолжение. Начало в №27-50)

Евсевий собрал собор своих единомышленников и покорных ему епископов в Никомидии. Собор постановил, что Арий отлучен ошибочно, и обратился с просьбой к Александру пересмотреть решение своего собора. Решения обоих соборов были разосланы по всей Империи.

Тем временем в Александрии Арий и его послеполной свободой, а Александр и Церковь были при-

епископа Александра. Подкупленные про- же к своей резиденции в Никомидии, чтобы ститутки на углах кричали о своей связи с иметь возможность лично контролировать Александром и т. д. Александр также рас- ситуацию. сылал свой обвинительный томос против Ария на подпись широких кругов епископа- ленский Собор. Епископы были созваны

Александру и Арию, призывая их прийти к согласию и примириться. Текст его довольно характерен для отношения Константина к Церкви. Вот что он пишет: "О благое и божественное провидение! Как жестоко поразила мой слух или, точнее, самое сердце весть, что вы, через которых я надеялся дать исцеление другим, сами имеете нужду в гораздо большем излечении... Ведь это же пустые слова, споры по ничтожному вопросу. Для умственной гимнастики специалистов, может быть, и неизбежны такие споры, но нельзя же смущать ими слух простого народа. Виноваты оба: и Александр и Арий. Один задал неосторожный вопрос, другой дал необдуманный ответ... (Далее император советует брать пример благоразумия - как надо спорить - с языческих философов, которые хотя и разногласят иногда, но все-таки не разрывают общения друг с другом.) ...А если так, то не гораздо ли лучше вам, поставленным на служение му и стал Великим, что эта идея пленила Великому Богу, проходить это поприще с единодушием?.. Возвратите мне мирные дни и спокойные ночи. В противном случае мне не останется ничего другого, как стенать, обливаться слезами и жить без всякого покоя. Пока люди Божии - говорю о моих сослужителях - взаимно разделяются столь рук Империи эту форму соборности и нача- каждого склоняя к единомыслию, василевс, неоправданной и гибельной распрей, могу ла пользоваться ею с полной готовностью, наконец, согласил понятия и мнения всех о ли я быть покоен в душе своей?"

Письмо повез в Александрию советник го механизма. Константина по церковным вопросам епископ Осий Кордубский. Свт. Осий стал исповедником в Диоклетианово гонение. Свою кафедру он занимал до смерти в 359 г. Он консультировал Константина в суде над донатистами, где произвел глубочайшее впечатление на императора своей ду-



Свт. Афанасий Великий

Александра Афанасий.

молодой диакон

встретился

важности

правоте

Наверное,

собор, на котором председательствовал всех решений Собора и исполнения их.

Осий. На нем Евсевий Кесарийский и его

единомышленники стоящим великим святым собором в Анкире.

Отцы собора называют Сы- скоп из Галлии). на "воистину порождением, неизменяемым), как Отец".

Евсевий Кесарийский тин, по рассмотрении, пере-

тесняемы. Происходила форменная травля нес место его проведения в Никею, побли- возможность его присутствия там.

Таким образом состоялся Первый Всена него императорским указом весной 325 Константин, к 324 г. победивший Лициния г. Прогоны, почтовые лошади - все это быи прибывший в Никомидию, весьма не ло бесплатно предоставлено Империей. одобрил всего спора и скандала. Больше Константин звал всех, всех, всех. Пригла-Всего догматического смысла спора он не и заграничный епископат: из Сирии, Армении, Кавказа, Персии. К тому времени со-Константин направил письма епископу борная практика уже была всеобщим правилом. Но то были соборы местные: в Африке, в Александрии, в Сирии, в Азии. Даже до 220 имен епископов. соседние области, например Египет и Антиохия, ни разу не собирались вместе.

Вообще это первое собрание такого рода в истории. Единство Римской империи было весьма умозрительным понятием. Ни разу ее представители с разных концов не собирались вместе, не совещались, не съезжались, почти даже не знали друг друга. Мысль о всеобщей личной встрече, неком светском, культурном "соборовании", была чужда Империи.

Только христианская Церковь, переросшая уровень двух миров - иудаизма и эллинизма, породила и осмыслила саму идею всеобщности, вселенскости, всемирности человеческой истории, сознательно оттолкнувшись от всех обветшавших местных национализмов. "Нет ни эллина, ни иудея, но всё и во всем Христос". Константин потоего. Закладывая в основу перерождаемой Империи новую религиозную душу, он творил историческое дело выше дела самого пишет: "Кротко беседуя с каждым на эллинавгуста. Рождалась подлинная вселен- ском языке, василевс был как-то усладитескость, которую осознал не епископат, а лен и приятен. Одних убеждая, других усоримский император. Церковь приняла из вещавая, иных, говорящих хорошо, хваля и опираясь на силу и технику государственно- спорных предметах".

Константин не сразу пришел к этому осознанию роли соборности. Его попытка залечить донатистский раскол путем "челночной дипломатии" не удалась, и он должен был созвать епископский собор в Арле, чтобы справиться с этой ховностью и мудростью и с тех пор стал его задачей. Наученный этим опытом, постоянным он, чтобы решить дело с арианством, созвал Собор епископов со Алексан- всего мира. Сама идея созыва дрии Осий главой государства Собора христианской Церкви была совершенсторонами и пришлось скопировать всю проце-



4. Запад на приглашение императора от-Запада прибыло лишь 4 делегата (в том числе Цецилиан Карфагенский и один епи-

С Востока из-за границы Империи прибыпорождением по преимуще- ли: по одному епископу из Питиунта ству", "образом Отца во (Пицунды) на Кавказе, из Босфорского царвсем" и "по природе непре- ства (Керчи), из Скифии, два делегата из лагаемым (т.е. нравственно Армении и один из Персии. Множество иси поведников прибыло с Кипра, в том числе и св. Спиридон Тримифунтский. Вопреки жи-3. Итак, новый, великий и тийной истории, у нас нет документально святой Собор планировался подтвержденных сведений о присутствии в Анкире. Однако Констан- на Соборе св. Николая из Мир Ликийских, что, впрочем, не исключает теоретическую

> Полного списка участников и протокола заседаний не сохранилось. Однако резолюция, решение и постановление Собора были точно сформулированы и подписаны.

Соборный епископат пробыл на казенном содержании с конца мая до конца августа. За это время и состав участников, и их количество, естественно, изменялись, поэтому мы имеем разноречивые сведения о всего он желал сохранить мир в Империи. шались делегаты не только из Империи, но количестве участников. По свидетельству очевидцев - от "более 250" до "более 300". По общепринятой традиции считается, что всего на Соборе было 318 делегатов. В списках, которые дошли до нас, содержится

> Константин поручил председательство на Соборе Евстафию Антиохийскому. Император оказал особое почтение исповедникам, лично встречая у дверей и лобызая каждого из них. Собор открылся 20 мая, 19 июня было принято главное постановление, а 25 августа состоялось торжественное закрытие - банкет в честь 20-летнего юбилея царствования Константина. На нем Евсевий Кесарийский произнес похвальную речь Константину.

> Вначале Константин произнес вступительное слово на латыни - официальном языке Империи: "Не медлите, о други, служители Божии и рабы общего нашего Владыки Спасителя! Не медлите рассмотреть причины вашего расхождения в самом их начале и разрешить все спорные вопросы мирными постановлениями. Через это вы совершите угодное Богу и мне, вашему сослужителю". Потом начались жаркие прения. Император принял в них деятельное участие. Евсевий Константин также



взгляды которого ратором сторонники выступали

тельствовал на Соборе и играл роль по- давший оправдания, выступил с компро- сохранением достоинства, присвоенного средника между сторонами, в то время как миссным предложением - воспользоваться римский епископ - как primus inter pares - в качестве соборного вероопределения во всех этих или его представитель имели принадлежа- текстом знакомого всем крещального сим-

Константин выслушал это предложение благосклонно и, как бы между прочим, споры и доводить до внимания сторон свое одно словечко ομοούσιος (единосущный) и мнение. Практика эта также началась на еще ряд незначительных поправок. Оче-

> Звучит никейское определение так: служили им. "Веруем во Единаго Бога, Отца, Вседержи-

теля, Творца всего видимаго и невидимаго. были кликнулся плохо. Римский папа Сильвестр И во Единаго Господа Иисуса Христа, Сызапрещены в служении до прислал двух пресвитеров в качестве своих на Божия, рожденнаго от Отца, Единородрассмотрения их дела пред- легатов. Кроме них и Осия Кордубского, с наго, т.е. из сущности Отца, Бога от Бога, Света от Света, Бога истиннаго от Бога истиннаго, рожденного, несотворенного, единосущного Отцу, через Которого все произошло как на небе, так и на земле. Нас ради человеков и нашего ради спасения сошедшаго и воплотившагося, вочеловечившагося, страдавшаго и воскресшаго в третий день, восшедшаго на небеса и грядущаго судить живых и мертвых. И в Святаго Духа". Заканчивалось определение анафематизмом: "А говорящих, что было время, когда не было Сына, или что Он не был прежде рождения и произошел от несущего, или утверждающих, что Сын Божий из одной ипостаси или сущности, или создан, или изменяем, - таковых анафематствует кафолическая Церковь". Мы видим, что никейское определение заметно отличается от нашего Символа веры.

Поразительно, но 218 из 220 епископов подписали его. Два ливийских епископа, которые не подписали, сделали это, скорее всего, из-за 6-го канона Собора, подчинившего их область Александрийскому архи-

Кроме доктринального вопроса, Никейский Собор привел к единообразию вычисление даты празднования Пасхи. Была проведена календарная реформа и постановлено, что Благовещение всегда должно праздноваться в весеннее равноденствие -25 марта.

Помимо этого, были приняты решения в связи с мелетианским расколом в Египте и 20 канонов относительно церковной дисциплины. Это так называемые каноникопрактические постановления об отношении Церкви к членам разных еретических учений и сект, о приеме "падших", а также о епископах: им было запрещено перемещение с кафедры на кафедру; уточнялось, что епископ должен быть хиротонисан епископами своей провинции (если возможно) числом не менее трех; хиротония могла быть заблокирована (вето) властью митрополита (епископа главного города провинции - метрополиса).

Три епископа (Рим, Александрия и Антиохия), традиционно пользовавшиеся некоей властью за пределами своей провинции, получили подтверждение этих своих прав. Рим получил права на Южную Италию, Александрия - на Верхний Египет и Ливию. Четкие границы Антиохийского влияния не были определены. "Да хранятся древние обычаи, принятые в Египте, и в Ливии, и в Пентаполе, дабы александрийский епископ имел власть над всеми сими. Понеже и римскому епископу сие обычно. Подобно и в Антиохии, и в иных областях да сохранятся преимущества церквей. Вообще же да будет известно сие: аще кто, без соизволения митрополита, поставлен будет епископом: о таковом великий Собор определил. что он не должен быть епископом. Аще же полностью общее всех избрание будет благословно и разделяет. Одна- согласно с правилом церковным; но два ко это не значило или три, по собственному любопрению, поддержки импе- будут оному прекословити: да превозмогает ариан- мнение большего числа ства. Арий и его щих" (Правило 6).

Отдельным каноном особый почет был очень предоставлен Иерусалиму - матери всех всеми но беспрецедентной. Константину Арий на І Вселенском Соборе смело, рассчиты- церквей. Однако митрополичья кафедра вая на благо- осталась в Кесарии Палестинской: "Понеже склонность импе- утвердися обыкновение и древнее преда-Он или его представитель действовали как ратора. Православные с жаром возмуща- ние, чтобы чтити епископа, пребывающего в Елии: то да имеет последование чести, с митрополии" (Правило 7).

### Примечания

7. Субординатизм означает неравенство Лиц Троицы: Сын и Дух вторичны по отношению к Отцу.

8. Этот пример был использован в XX в. дения нейтралитета. Он мог вмешиваться в предложил добавить к нему всего лишь украинскими автокефалистами, которые рукоположили своего епископа силами одного священства, без участия епископов. Потом Осий направился в Сирию, чтобы Никейском Соборе, где Константин предло- видно, что слово это посоветовал ему Осий Даже если принять сообщение Иеронима проверить причины поддержки Ария другим жил слово ομοούσιος и приложил все уси- Кордубский, предварительно сговоривший- за подлинное, то все равно участие епископов в епископской хиротонии в Египте было необходимым, пресвитеры лишь со-

(Продолжение на стр.6)



жием, смертью, - смертью воплощенного

Бога. Ради этого происходит Боговоплоще-

ние, которым превозмогается власть смер-

Достижение нетленного состояния, обо-

жение - это подлинная цель человеческой

жизни. Ключевая фраза св. Афанасия, не-

обходимая для того, чтобы понять его

взгляды: "Бог стал человеком, чтобы чело-

век мог стать богом". Бог воспринял плоть,

Сражаясь с арианством за единосущие,

св. Афанасий отстаивал самый смысл, са-

мое существо христианства. Воплощение,

смерть и воскресение Христа принесли

миру спасение. Отрицая единосущие Хри-

ста Отцу, арианство угрожало разрушить

самые сущность и основание христианской

веры: человечество нуждается в спасении,

но спасение возможно только от Бога, по-

Св. Афанасий твердо знал, что, только

отстояв единосущие, можно отстоять чи-

стоту христианской веры. Для него это был

вался в богословские тонкости - не до этого

было. Отсюда некоторая терминологиче-

ская путаница в его творениях. Например,

он употреблял как синонимы υπόστασις и

ουσία, что осложняло проблему. Но надо

сумел проявить гибкость и понять, что дело

Великий александриец не дожил до Кон-

стантинопольского Собора 381 г., но в кон-

кийских отцах, которые объяснили и выра-

зили никейскую веру так, что она стала

приемлемой для большинства восточных

вероисповедание осталось неоспоримым

всего благодаря хитрой политике царед-

Евсевий подписал Никейское определе-

ние, но уже через месяц принял Ария в

евхаристическое общение в Никомидии во

ворца-епископа Евсевия Никомидийского.

3. Во время жизни Константина никейское

чтобы мы могли стать носителями Духа.

ти, уничтожается тление.

мы не спасены.

не в терминах, а в вере.

богословов.

## История Православной Церкви

Дворкин Александр Леонидович.

(Очерки по истории Вселенской

### III. Арианские споры после Никейского Собора (1)

ми "**Единосущного Отцу**". Новая формули- западные богословы, плохо разбиравшиеся проблема, как для Оригена, а вопрос жизни ров и обсуждений, как бы между делом. сточные проблемы и, продолжая придер- и потому драгоценный в глазах Бога. Подписали Символ даже оба Евсевия (Никомидийский и Кесарийский). Позднее считали всех, не принимающих ее, чистыми некоторые епископы спохватились, что арианами. совершили, пожалуй, ошибку. Согласно бавляли в спорное слово букву "йота": ομοιούσιος (омиусиос), существенно изметермина:

"единосущного' "йота закона не пройдет". Не прошла и эта

Единосущие казалось сомнительным по двум основным причинам:

1) оно вводило в соблазн простых веруюших, так как было единственным небиблейским словом в "Символе Веры";

2) единосущие было осуждено на Антиохийском соборе 268 г. как модалистский термин в учении Павла Самосатского.

Тогда, в III в., следуя Оригену, многие говорили, что Бог существует в трех Ипостасях (υπόστασις). Однако в аристотелегреческое терминологии "ипостась" означало некие качественные свойства, имеющиеся у сущности (ουσία). Поэтому единосущие для многих предполагало, что три Божественные Ипостаси имеют лишь относительное значение и представляют собой всего лишь различные способы (т.е. модусы) выражения одной и той же сущности - иными словами, несомненный **модализм**.

С другой стороны, на латынь слово "ипостась" переводилось как субстанция (substantia), которое значило ровно то же самое, что и ουσία - сущность. (Слово еѕsentia вошло в употребление лишь в XII-XIII вв. с началом схоластического богосло-

Неудивительно, что для западных богословов учение о трех ипостасях было равносильно учению о трех сущностях, т.е. звучало как недвусмысленное троебожие (тритеизм), поэтому западное духовенство всегда стояло за *единосущие.* 

Следовательно, тут основным был терминологический вопрос. Термины требовали прояснения, чтобы можно было проповедовать богословие и по-гречески и на латыни и в то же время избежать как модализма, так и троебожия.

После Никейского Собора восточные епископы почти единодушно отвергли единосущие. Слово "омиусиос" (подобосущный) казалось им гораздо более приемлемым. Но не стоит винить их всех в арианстве. Действительно, требовалось много време-

словия, а не Платона или Оригена. Ему тинопольским Собором и сослан. был присущ определенный библейский ским модализмом.

щении храма Воскресения Господня в том, как патриарх Константинопольский вновь станет тетрархией, как во время Дио-

1. В Никее епископы подписали Символ ни и пояснений, чтобы термин был понят в прощение грехов, а избавление мира от цев: епископов Евстафия Антиохийского, веры почти без раздумий, вместе со слова- православном смысле и принят. Однако смерти и тления. Это не спекулятивная ровка была принята практически без спо- в этих тонкостях, не могли вникнуть в во- и смерти. Тварный мир - настоящий, живой живаться православной никейской веры, Смерть можно победить изнутри ее же ору-

2. Таков был фон развернувшихся собылегенде, многие из них, подписывая, до- тий. Их главным героем стал свт. Афанасий Александрийский. Родился св. Афанасий в Александрии в христианской семье. Он получил хорошее образование, выходило хотя и не изучал философии. В молодых "подобосущный". Но сказано ведь, что и летах предавался самому строгому аскетизму. В 319 г. он был посвящен в диаконы епископом Александром Александрийским. В диаконском сане он участвовал в Никейском Соборе. После смерти Александра (328 г.) был избран его преемником и занимал епископскую кафедру 47 лет, из которых 15 провел в изгнании.

Св. Афанасий был человеком необычайно цельного и героического характера. Он всю жизнь свою положил на борьбу с арианской ересью. Однако, не будучи тонким дипломатом, он не желал признать, что термин "единосущие" смущал многих своей двусмысленностью и потому нуждался в дополнительных разъяснениях. Для него 'единосущие" было боевым кличем, от которого зависела судьба Православия и в вопрос жизни и смерти, поэтому он не вдаконечном итоге наше спасение, ибо если воплотился не Бог, а тварь, то трагический разрыв между Творцом и творением не был преодолен.

Ключ к богословской системе св. Афанасия (так же как и у Оригена) - его учение о отдать ему должное - в нужный момент он сотворении мира. По Оригену, творение есть проявление самой сущности Бога. Бог не может не творить. Творимые им разумные твари находятся в вечном общении с Творцом. Главная слабость системы Ори- це своей долгой жизни он знал о каппадогена - его отрицание времени (время в системе Оригена лишь иллюзия). И тварь и Бог лишаются истинной свободы, они вечно привязаны друг к другу - они как бы скованы одной цепью.

Св. Афанасий различает божественную природу (φύσις) и волю (θέλημα). По Своей критерием правой веры. Но друзья Ария природе Бог - Отец. Он рождает Сына, Он смогли вернуть многие позиции, утраченпосылает Святого Духа. Но сотворение ные летом 325 г. Это удалось им прежде мира происходит по всеблагой воле Бога. Теоретически Бог мог бы и не творить мира, но Он не мог не родить Сына. Творение существует по воле Бога, но и само по себе. Бог сотворил мир и человека - центр и венец творения - с определенной целью. время процесса рассмотрения апелляции этой цели. В мир вошли смерть и тление - же отправил в ссылку и Евсевия. Однако лений, а только дисциплинарные. мощная космическая реальность, - воца- тот вскоре вымолил себе прощение и веррившиеся в этом мире.

Приблизительно в это время умер Арий. значил. фундаментализм, который его и подвел. Смерть его покрыта туманом неизвестно-! Ему [Сын Отцу], тогда и Сам Сын покорит- написал письмо Константину, жалуясь, что своей смертью на Пятидесятницу 337 г. во всем" (1Кор.15:28). Отсюда Маркелл сильные друзья, такие как Евсевий Кеса- дийским. В гробу он лежал в белой кре-Таким образом, учение Маркелла Анкир- принять в общение в Константинополе. Но церкви 12 апостолов, где находились симевхаристического общения с Церковью вых с их мощами. Отсюда и происходит его славным, Констанций - арианином. В 335 г. Константин пригласил всех во- Арий внезапно умер. Лет через 20 после почетный титул - равноапостольный. сточных епископов принять участие в освя- этого св. Афанасий рассказал историю о

нулся, поняв, что нужно действовать иначе. Спасение для св. Афанасия - не просто Нужно было устранить трех главных никей-Третьим вождем "никейской" партии был Иерусалиме (Гроб Господень), на котором Александр молился о том, чтобы Господь клетиана. Он разделил ее между своими Маркелл Анкирский - участник Никейского он также намеревался отметить 30-летие не допустил Ария к причастию, и как Арий, тремя сыновьями и племянником. Однако Собора, убежденный антиоригенист. Он своего императорства и примирение со направляясь в Церковь, вдруг умер постыд- армия отказалась принять этот план, воевал против "разделения" Бога на три всеми арианами. Маркелл отказался, был ной смертью в отхожем месте. Но, как бы начался бунт, в ходе которого были убиты 🖁 Ипостаси. Для него важнее всего было обвинен в ереси и неуважении к императо- там ни было, фактически Арий умер задол- все родственники Константина мужского ч единство Бога в смысле библейского бого- ру и в начале 336 г. был низложен Констан- го до своей физической смерти: о нем все пола, кроме двух маленьких мальчиков -

Вскоре после этих событий скончался

4. Константин планировал, что Империя

Афанасия Александрийского и Маркелла Анкирского.

Легче всего оказалось справиться с Евстафием Антиохийским - он имел несчастье поссориться с Еленой, матерью Константина, на ее пути паломничества в Иерусалим. Дальше убрать его было делом техники. В 326 г. он был низложен Собором в Антиохии и отправлен в ссылку, откуда

Афанасий Александрийский оказался куда более крепким орешком. В 328 г. он был избран архиепископом Александрийским. Вскоре он получил письмо от императора, что Арий согласился подписать Никейское определение (правда, с небольшими поправками и оговорками) и должен быть возвращен в общение с Александрийской церковью. Афанасий отказался, и когда его вызвали "на ковер" к Константину, настолько впечатлил императора своими личными качествами, что тот отпустил его с миром и более не требовал восстановления Ария.

Евсевий тогда пошел другим путем: в этому Христос - и Человек, и Бог - иначе Египте все еще продолжался мелетианский раскол. Ариане подкупили мелетиан, и те стали пачками слать жалобы на Афанасия во все инстанции. Были среди них самые ! абсурдные: что Афанасий посылал золото каким-то бунтовщикам, что он убил мелетианского епископа Арсения, а руку его отрезал и приберег себе для колдовства. А самого Арсения клеветники спрятали в дальнем монастыре. Афанасию несколько раз удавалось убедить Константина в своей невинности, и тот всякий раз писал ему благосклонные письма. Но невольно за св. Афанасием утвердилась репутация смутьяна, чего Константин, более всего ценивший мир и спокойствие, не мог выносить.

В 335 г. в Тире собрался Собор, который низложил св. Афанасия, несмотря даже на то, что он привез туда живого Арсения, якобы убиенного им, и несмотря на то, что Арсений продемонстрировал всем собравшимся обе свои руки. Не дожидаясь осуждения, Афанасий бежал оттуда на груженной лесом барже и прибыл в Константинополь - добиваться справедливости у императора. Однако Евсевий нашел свидетелей, утверждавших, что Афанасий призывал к забастовке докеров в Александрии, что сорвало бы поставки хлеба в Константинополь. Константин потерял терпение и сослал Афанасия в Трир. Тут важно отметить, что против Афанасия никогда не было Однако грехопадение отклонило его от последнего. Константин, узнав об этом, тут принято никаких доктринальных постанов-



забыли, и как человек он более ничего не Галла и Юлиана. Три сына Константина разделили империю между собой. 21летнему Константину II достался Запад, 16-Его любимая цитата: "Когда же все покорит сти. Он был покинут и забыт всеми. Арий император Константин. Незадолго перед летнему Констанцию - Восток и младшему -15-летнему Констансу - Центр (Италия и ся Покорившему все Ему, да будет Бог все стар и болен и что все его влиятельные и Константин был крещен Евсевием Никоми- Северная Африка). В 340 г. разразилась война между Константином II и Констансом. выводил, что различия между Сыном и рийский, оставили его. Константин велико- щальной рубахе. Похоронили его в постро- Константин был убит, и Констанс стал за-Отцом временны и в конце веков исчезнут. душно постановил вернуть его из ссылки и енном им городе - Константинополе - в падным императором. На этом посту он оставался до своей смерти от узурпатора ского можно назвать своего рода историче- непосредственно перед восстановлением волические гробницы 12 учеников Христо- Магнентия в 350 г. Констанс был право-

(Продолжение в №52)

Редактор: Протоиерей Максим Липунов Выпуск подготовила: И.Н. Андраханова Электронная почта: lipunov.net@mail.ru Сайт прихода: kuz.prihod.ru Адрес:

654250, Новокузнецкий р-н, пос. Кузедеево, ул. Советская, 25. Тираж: 200 экз.

### УВАЖАЕМЫЕ ЧИТАТЕЛИ!

Просим Вас не употреблять эту газету в хозяйственных нуждах. Если она стала Вам не нужна, отдайте её другим людям, если стала ветхой, сожгите.